

# رسائل الجزائرى

## الثالثة

ست عشرة رسالة  
في مواضيع دينية وإصلاحية مختلفة

عنى بنشرها وتصحيحها  
مؤلفها

أبو بكر جابر الجزائري  
الواعظ بالمسجد النبوي الشريف  
بالمدنية المنورة



دسمبر ٢٠١٩ - ٢٤٨١٩

*Abu Bakr Jaber Al Jassery*

Prof. Mohd. Mosque's Teacher  
Medina Munawarah  
Tel. 8371500  
P.O.Box: 871 Saudi Arabia



**الروابط لجنة أمير المدارس الازتوني**

للدرس بالمسجد النبوي الشريف  
للسنة المسورة  
١٤٧٥ هـ  
عoldt ٢٠٠٨  
من. ب ٨٧١ المملكة العربية السعودية

DATE

التاريخ ١٤٢٦ هـ

**تفوّص**

فوفضت أنا المدّعى أرناه أبوبكر جابر البخاري فلعلك  
تصوّرت تكبّه أصداره هنا ودار لشيء للشّرّ والذّريع على إلهام  
مسنّه بـ كلامي الغوث طبعاً - سائل البخاري بـ كتاب  
والكتابي ولائحة داراً به ، وهذا تفوّصي من يدعوا

المذكور

*أبو بكر جابر البخاري*

١٤٢٦ هـ

**الروابط لجنة أمير المدارس الازتوني**

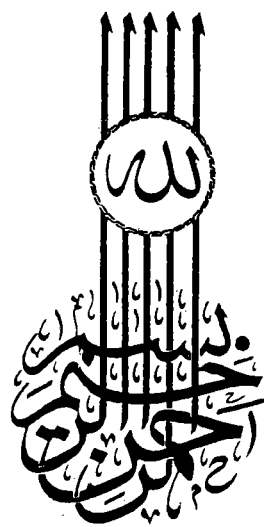
للدرس بالمسجد النبوي الشريف

كافة حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى : ١٤١٢ هـ - ١٩٩١ م

الطبعة الثانية : ١٤١٥ هـ - ١٩٩٤ م







بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## الرسائل التي تضمنها هذا السفر المبارك الكريم

- ١ - الصلاة !
- ٢ - الجمل في زكاة العمل .
- ٣ - هكذا الحج المبرور والزيارة !
- ٤ - حسن المقال في ثبوت رؤية الهمال .
- ٥ - من المسؤول عن ضياع الإسلام ؟
- ٦ - إلى التصوف يا عباد الله !!
- ٧ - فصل الخطاب في المرأة والمحجب .
- ٨ - الإنفاق فيما قيل في المولد من الغلو والإجحاف .
- ٩ - كمال الأمة في صلاح عقيدتها .
- ١٠ - النصائح الأزوج .
- ١١ - عشر وصايا نافعة .
- ١٢ - السنة الوحى الثاني .
- ١٣ - حرمة الابتداع في الدين وكل بدعة ضلاله .
- ١٤ - اللقطات فيما ظهر للساعه من علامات .
- ١٥ - الأحاديث النبوية الشريفة ، في أعاجيب المخترعات الحديثة .
- ١٦ - منطلق الفكر الإسلامي .



•• الرسالة الأولى

الصلوة



## الصلوة

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وآلـه وصحبه ومن  
والـاه .

وبعد :

**الصلة** (١) ما الصلة ، (٢) وما أدرك ما الصلة ! ؟ علة (٣) الوجود وضررية  
الحياة هي الذكر وهي الشكر (٤) الإقرار بها إيمان ونكرانها كفران أولى  
العبادات (٥) وآخرهاOMB الصلحات ومختتمها (٦) سلم الوصول (٧) ومراج  
القبول الحد الفاصل (٨) بين الكفر والإيمان والبرزخ الحاجز للشك عن  
**الإيقان شقيقة** (٩) الزكاة ، وصاحبة (١٠) الحياة لا تباين الأولى ولا تفارق

١ ) : الصلة : لغة : الدعاء . وشرعها : عبادة روحية بدنية ذات ركوع وسجود ، وتلاوة ،  
وتسبح ودعاء ، قوامها الخشوع فيها . تفتح بالتكبير ، وتختتم بالتسليم .

٢ ) : ما اسم استفهام مبتدأ والصلة خبر والجملة خبر الصلة ، والرابط تكرار المبتدأ ، والاستفهام  
للتخييم من شأنها والتعظيم لقدرها .

٣ ) : كون الصلة علة الوجود ظاهر في قوله تعالى : وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ، وقوله  
في الحديث القدسي : يا ابن آدم لقد خلقت كل شيء من أجلك وخلقتك من أجل . فعلة الوجود  
الإنسان وعلة وجود الإنسان العبادة ، والعبارة هي الصلة فالصلة إذا هي علة الوجود فلذا جرم  
تارك الصلة جرم من أفسد الكون كله ، وعطل الحياة جميعها !!

٤ ) : لقوله تعالى : « واقم الصلة لذكرى » وقوله : « اعملوا آل داود شكرًا » فلما أمر آل داود  
بالشكر قام فيهم داود خطيباً . وقال أكفونى النهار أكفكم الليل . فما شئت بعدها أن ترى في مسجد  
آل داود راكعاً أو ساجداً أو قاتماً في أية ساعة من ليل أو نهار إلا رأيته حتى أن سليمان عليه السلام  
مات وهو قائم يصلل في المحراب .

٥ ) : نعم أول ما فرض من العبادات البدنية والمالية الصلة : إذ فرضت في السنة العاشرة منبعثة  
ولم يكن قد فرض قبلها سوى كلمة التوحيد (٦) لحديث آخر ما تقدرون من دينكم الصلة :

(٧) : بها يصل العبد إلى مقام الولاية والتقوى ، ومنازل القرب قال تعالى « فاسجد واقترب » وفي  
الحديث « أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد » .

(٨) - الحديث : « ما يبن العبد والكفر إلا ترك الصلة فمن تركها فقد كفر » .

(٩) : وذلك لاقرأنها بها في آي القرآن : « أقيموا الصلة واتوا الزكاة » ، وقول الصديق الزكاة شقيقة  
الصلة والله لأقائلن من فرق بينها .

(١٠) : صاحبة الحياة : إذ لا تسقط عن المؤمن إلا بانتهاء الحياة بوفاة الإنسان .

الثانية ما بقيت الحياة . (١٠) الصلاة ما الصلاة وما أدرك ما الصلاة ؟ في السماء كان فرضها (١١) وفي الأرض بركتها ونورها ، قرة (١٢) عين النبي وروح (١٣) كل ول ملاد الفزع (١٤) الخائف ومأمه وعده المجاهد المصابر ومسلحته (١٥) وصالة (١٦) محمد النبي الامي ومتنه مهمة ابن الخطاب الابي طب القلوب وشفاؤها وزكاة النفوس (١٧) وصلاحها ، أولى (١٨) وصفة الدواء وأخرتها وأمره النفس (١٩) المؤمنة وناهيتها .

الصلاحة ما الصلاة وما أدرك ما الصلاة ؟ بها كان الإسراء ، ولها كان المعراج حدثان لم يشهد الكون مثلهما ، الصلاة سرها وعلة حدوثها ، تلك هي الصلاة جنة الحياة وفردوسها ، داخلها الرُّوح والريحان ، وخارجها شواطئ النار وهيها . سجدة لها (٢٠) ترن الدنيا وما فيها ؛ إذ بها

(١٠) : الإجماع أن الصلاة فرضت في السماء ليلة الإسراء والمعراج .

(١١) : لقوله صلى الله عليه وسلم : « جعلت قرة عيني في الصلاة » .

(١٢) : الروح : الراحة والفرح فأولئك الله هم المؤمنون المتقدون يجدون في الصلاة الراحة والفرح ويشهد لهذا حديثاً : « أرحنا بها يابلل » . « وجعلت قرة عيني في الصلاة » .

(١٣) : إذ كان النبي ﷺ إذا حرر أمر فرع إلى الصلاة .

(١٤) : المساحة : مركز أمامي للجنود ، كما هي موضع السلاح . والجماعة ذرو السلاح .

(١٥) : لحديث « أوصيكم بالصلاحة وما ملكت أيديانكم » .

(١٦) : لحديث الموطأ : أن عمر كتب إلى عماله يقول لهم : إن أهم أمركم عندى الصلاة فمن حفظها وحافظ عليها فهو لاسوها « أحفظه » الحديث .

(١٧) : كل العبادات مشروعة لتزكية النفس والصلاحة من أكبر العبادات تزكية للنفس .

(١٨) : وذلك لأن الله تعالى لما ذكر هلع الإنسان وهو داء خطير ذكر وصفة لعلاج الملع فابتداها بالصلاحة ، وختمتها بالصلاحة ، وذلك في قوله تعالى « إلا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون » إلى « والذين هم على صلاتهم يحافظون » فوصف الدواء وجعله مرتكباً من ثمانية أرقام أولها الصلاة وأخرها الصلاة أقرأ الآية من سورة العنكبوت .

(١٩) : إشارة إلى قوله تعالى : « وأقم الصلاة إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر » . فإنها بها تتجدد في النفس من الصفاء يصبح العبد يرى المعروف فلا يتركه ، ويرى المكر فلا يرتبه .

(٢٠) : صح عن ابن عمر رضي الله عنهما قوله : لو أعلم أن الله تعالى تقبل مني سجدة واحدة لما كان غائب أحب إلى من الموت : لأن الله تعالى : إنما يتقبل الله من المتقيين .

يقرب (٢١) البعيد ويبعد القريب ، سر إيلاس إيليس (٢٢) ، ومعيار الفليس من الخسيس

الصلة ما الصلاة وما أدرك ما الصلاة ! فريضة لاتسقط إلا (٢٣) بالموت ، وواجب لا يؤخر ولا يفوّت . جبريل أول من (٢٤) ألم بها ، والبيت الحرام أول محاربها . مواقيتها مواعيد (٢٥) مَرَاقٍ وتلقاء .. أول وقتها رمضان ، وأخره غفران ، (٢٦) ووسطه الروح والريحان . ينادي لها من على المنارات بأعلى الأصوات ولم يكن هذا لغيرها من سائر العبادات . فكان ذلك آية فضلها ، وعلامة شرفها على غيرها من كل الطاعات وسائل القربات .

الصلة ما الصلاة وما أدرك ما الصلاة ؟ ! بالحسن والمعروف آمرة ، وعن الفحشاء والمنكر نافية ، الطهارة مفتاح بابها ، والله (٢٧) أكبر كلمة السر فيها ، الخشوع روحها العلوية ، والتسبيح (٢٨) أنفاسها الزكية . إنها الإثبات ، وقوام الإسلام ، وشاهد الإحسان . قوامها الجامع والجماع ، بها يضاعف (٢٩) أجراها ، وتم للمشائين (٣٠) لها نورها ، هي العهد

(٢١) : لقوله تعالى: فاسجد واقترب . قرب بها سليمان وأبعد بها أبو طالب .

(٢٢) : إيلاس إيليس تركه السجود ، ولذا ورد أن المؤمن إذا قرأ السجدة فسجد صرخ إيليس واويلاه !! أمر ابن آدم بالسجود فكانت له الجنة ، وأمرت بالسجود فأبكيت فكانت لـ النار .

(٢٣) : أو بالجنون فإن المجنون رفع عنه القلم حتى يفيق ومثله النائم .

(٢٤) : لما في المرطا من أن جبريل نزل فصل رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم نزل فصل . الحديث في أوقات الصلاة .

(٢٥) : لأن الصلاة معراج العبد بروحه إلى ربه عز وجل .

(٢٦) : الحديث « المصلي ينادي ربه ، وأن الله تعالى ينصب للعبد وجهه في الصلاة » .

(٢٧) : الحديث . « أول الوقت رمضان الله ووسطه رحمة الله وأخره مغفرة » .

(٢٨) : إذا لا تصح الصلاة إلا بتکبيرة الإحرام وبلفظ الله أكبر فقط .

(٢٩) : سبحان ربِّ العظيم في الركوع وسبحان ربِّ الاعلى في السجود ثلاثة فاکثر .

(٣٠) : الحديث « صلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بخمس وعشرين درجة » .

(٣١) : الحديث : « بشر المشائين في الظلمة بالنور التام يوم القيمة » .

والوعد . تعهد الله لمن أداها وحافظ عليها أن (٣٢) يدخله جنته ، وأن يلبسه حلته .

الصلاوة ما الصلاة وما أدرك ما الصلاة ! ؟ هي الخير وجماعه ، وعنصر الكمال في الإنسان وقوامه . سبب (٣٣) خيبة الشيطان ، وعلة خسران تاركها من إنس وجان . هي الرحمة والرحموت (٣٤) ، والفضل والفضلوت ، القائم فيها على رأسه البر (٣٥) يذر ، ومتظاهرها الملائكة تدعوه له وتستغفر (٣٦) . حامية النظام ، وحارسة الأنام . أغنت عن الدرك (٣٧) والبوليسيس وما أغنى عنها غال ولا رخيص . سر الحياة وعقد نظامها ، بها الحياة مشرقة طاهرة زاهرة ، وبدونها عفنة مظلمة وحالكة كالماء .

الله ، الله عبد الله في الصلاة ، فإنها العروة الوثقى ، والدودحة العظمى ، المتمسك بها آمن من الانقطاع والمستظل بوارف ظلها ما ظمما ولا جاع .

(٣٢) : لما صح من قوله ﷺ : « خس صلوات كتبهن الله على العباد إلى قوله تعالى كان له عهد عند الله أن يدخله الجنة » ، الحديث .

(٣٣) : إشارة إلى أنه أمر بالسجدة فأبلسه الله تعالى وخبيه .

(٣٤) : الرحموت كالملوك الاسم من الرحمة دال على الكثرة والاتساع .

(٣٥) : البر : الخير وهذا الحديث : إذا قام العبد في صلاته ذر البر على رأسه ، الحديث .

(٣٦) : الحديث الصحيحين : والملائكة يصلون على أحدكم مadam في مجلسه الذي صل فيه يقولون : اللهم اغفر له اللهم ارحه مالم يجده .

(٣٧) : دليل هذه القضية واقع الأول واقع دولة الرسول صل الله عليه وسلم والراشدين بالمدينة النبوية فلن تلك الدولة تحقق هامن الأمان والطمأنينة مالم يتمتحقق لغيرها بحيث انعدمت فيها الجريمة انعداماً كاملاً ، وفي نفس الوقت لم يكن فيها نظام شرطة ولا درك فقط . وماذاك إلا بإقامة الصلاة .

والثاني واقع دولة الملك الصالح عبد العزيز آل سعود رحمه الله تعالى فإنه تحقق لدولته من الظهور والأمن مالم يقع نظيره في دنيا الناس إلا مكان من دولة الراشدين . وماذاك إلا بإقامة الصلاة . حيث

أقيمت الصلاة فيها بصورة ما وجدت إلا على عهد رسول الله صل الله عليه وسلم والراشدين .

وسر ذلك أن الصلاة تنبئ عن الفحشاء والمنكر فمتن أقيمت انعدمت الفحشاء والمنكر . وما أصل كل فساد وشر وإذا انعدما انعدمت الجريمة معهما ولم يحوج الأمر إلى درك ولا بوليس . أما مع

عدم إقامة الصلاة فهو الله لا ينفع شيء أبداً . وهل نفع أمريكا دركها وأوروبا بوليسها ؟

فالصلوة يعبد الله الصلاة ، والسلام عليك ما أقمتها وأدمنتها ، ورحمة الله !! واسمح لي أخى الحاج قبل أن أنهى حديثى معك على هذه الرصبة أن أنبئك إلى أمر مهم جدا وهو أن العبادة التى هى سر الحياة ، وجنة الدنيا والآخرة يفسدتها الشرك فيها وعدم الإخلاص فيها لله تعالى فاحذر ذلك غاية الحذر كما قد يبطل مفعولها في تزكية النفس وتطهيرها الإخلال بادانها على الوجه المشروع عليه فلذا وجب مراعاة كييفيتها الواردة من الشارع عليها فلا يزاد فيها ولا ينقص منها ولا يقدم منها مؤخر ، ولا يؤخر مقدم فاذكر هذا واعتن به .

وأخيرا وفاء بها وعدتك به من بيان كون العبادة جنة الدنيا والآخرة معاً قول لما كانت الجنة هي دار النعيم والنعيم هو كل ما خلا من الحزن والخوف والهم والغم وافق مزاج الإنسان ، ولا عم طبعه من سائر الطبيات والمستلزمات والتعم الجسمية والروحية فان العبادة سبب وجود هذا النعيم للعبد في الدنيا والآخرة .

ومن هنا أطلقنا عليها اسم جنة الدنيا والآخرة من باب إطلاق السبب وإرادة المسبب . أما كونها سببا لجنة الآخرة فإن ذلك ثابت في القرآن الكريم قال تعالى : .. وتلك الجنة التي أورثتموها بها كتكم تعملون ، وما عملتم إلا العبادة . وأما كونها سببا لنعيم الدنيا وسعادتها فإنه ثابت أيضا بالقرآن الكريم قال تعالى : ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنشى وهو مؤمن فلنحيشه حياة طيبة والحياة الطيبة هي الحالية من الخبث والهم والغم والخوف والحزن وقال تعالى : ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض وقال ولو أن أهل الكتاب أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربهم لاكلوا من فوقيهم ومن تحت أرجلهم ، وما الإيمان والتقوى في الآية الأولى ، ولا إقامة التوراة والإنجيل وما أنزل من وحي الله وشرعه في الآية الثانية إلا العبادة ، وما البركات المفتوحة من السماء -

والارض ، وما الأكل من فوق ومن تحت إلا عبارة عنها يعم الله تعالى به أهل عبادته من الخيرات والبركات مع ذهاب الخوف والحزن مع اشراقات الروح وأنس النفس بذكر الله تعالى ومراقبته ، وبذلك تحول الحياة الدنيا إلى جنة أشبه بجنت الآخرة .

---



---

الرسالة الثانية

●●

الجمل في زكاة العمل



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة الرسالة

الحمد لله رب العالمين ، والصلوة والسلام على محمد المرسل رحمة للعالمين وعلى آله الطاهرين وصحابته أجمعين .

وبعد :

فقد كثرت تساؤلات الإخوة المسلمين عن نصاب زكاة العمل المختلفة حيث نابت عن العين<sup>(١)</sup> ، وقامت مقام النقادين ولم يك بُدًّ من معرفة نصاب كل عملة من تلك العمل التي تجاوزت العشرات إلى المئات ؛ إذ لكل دولة عملتها الخاصة بها ، وذلك كالريال السعودي والدينار الأردني والدرهم المغربي والليرة السورية والجنيه المصري والروبية الباكستانية وما إلى ذلك مما يكثر عده ، ولا يفيد ذكره ..

ومعرفة نصاب كل عملة من هذه العمل المتعددة المختلفة لا يتم إلا بالرجوع إلى الأصل وهو معرفة الدرهم والدينار الشرعيين ، وزنتهما بالجرام المتداول عالميا اليوم ، فإذا عرف ذلك عرف نصاب كل عملة يراد زكاتها من هذه العمل كما سيأتي ذلك مبيناً في هذه الرسالة - إن شاء الله - عند الكلام على زكاة العين : الذهب والفضة .

---

(١) العين : الذهب والفضة وكذا النقدان .

ونظراً إلى حاجة المسلم إلى معرفة جملة من أحكام الزكاة عامة فقد ضمنت هذه الرسالة التي سميتها «الجمل في زكاة العمل (١)» بياناً عاماً لأكثر أحكام الزكاة فذكرت حكم الزكاة وحكمتها ، وعقوبة مانعها ، وما تجب فيه الزكاة من العين والحرث والماشية ، وما لا يجب فيه الزكاة ، وأنصبة الزكاة في كل المزكيات ، وبيان مصارف الزكاة عامة ، وزكاة الفطر خاصة ، وبذلك كانت الرسالة وافية ، والله أسأل أن ينفع بها ، وألا يحرمني أجرها ، إنه قدير وبالإجابة جدير ، وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم .

---

(١) العمل جمع عملة ، والعملة ما يعطاه العامل من أجرة ولا كانت هذه الأوراق تُعطى أجرة العامل قبل فيها عملة ، ورجمت بالدارجة على عمل وعملات .

## حكم الزكاة

لاختلاف بين المسلمين في فرضية الزكاة ووجوبها على كل مسلم ملك نصايا من المال سواء كان المالك ذكراً أو أنثى كبيراً أو صغيراً ، وذلك لأدلة الكتاب والسنة ، وإجماع الأمة .

فمن أدلة الكتاب قول الله تعالى : « خذ من أموالهم صدقة تظهر لهم وتزكيهم بها » وقوله جل شأنه « وأقيموا الصلاة واتوا الزكاة » في عدّة مواضع من كتابه العزيز . وقوله عز وجل في المشركين : « فإن تابوا وأقاموا الصلاة واتوا الزكوة فإن حنونكم في الدين » فجعل تعالى الأخوة في الدين متوقفة على إيتاء الزكوة ، فمن منع الزكوة فلا أخوة له بين المسلمين بل يجب أن يُقاتل عليها حتى يؤديها أو يهلك فيها .

ومن أدلة السنة قوله ﷺ في الصحيح : « بنى الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكوة وحج البيت وصوم رمضان ». فكون الزكوة قاعدة بنى عليها الإسلام دليل على وجوبها لوقف بناء الإسلام وتمامه عليها . وقوله عليه الصلاة والسلام في حديث معاذ في الصحيح : إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله ، وأنني رسول الله فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنىائهم فترد على فقرائهم .

ومن أدلة الإجماع قتال أبي بكر الصديق رضي الله عنه أهل الردة ما نهى الزكوة وقوله : والله لو معنوني عقالا كانوا يؤدونه إلى رسول الله ﷺ لقاتلتهم عليه وقد وافقه على ذلك كافة الصحابة رضي الله عنهم وقاتلوا معه أهل الردة بإجماع لم يشذّ عنه أحد .

## حِكْمَةُ الزَّكَاةِ

الزَّكَاةُ كَفِيرُهَا مِنْ سَائِرِ الْعِبَادَاتِ، مَا شَرَعَهَا اللَّهُ تَعَالَى وَهُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ  
إِلَّا لِحِكْمَةٍ عَالِيَّةٍ تَدْوَرُ كُلُّهَا عَلَى إِكْمَالِ إِنْسَانِ الْمُؤْمِنِ وَإِسْعَادِهِ فِي الْحَيَاةِ  
الْدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ .

- وَمِنْ تُلْكَ الْحِكْمَةِ الْعَالِيَّةِ الَّتِي شَرَعَتْ لَهَا الزَّكَاةُ فِي إِسْلَامِ مَا يَلِى :
- ١ - تَطْهِيرُ رُوحِ الْمُؤْمِنِ مِنْ رُذْيَلَةِ الشُّحِّ وَالْبَخْلِ وَدَائِهَا الْفَتَاكِ .
  - ٢ - تَزْكِيَّةُ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ مِنْ أَوْضَارِ الذُّنُوبِ وَالآثَامِ وَأَثَارِهِمَا السَّيِّئَةُ عَلَى  
الْقُلُوبِ .
  - ٣ - كَفَايَةُ الْفَقِيرِ الْمُسْلِمِ وَسَدُّ حَاجَتِهِ وَإِكْرَامُهُ عَنْ ذُلُّ سُؤَالِ غَيْرِ رَبِّهِ  
تَعَالَى .
  - ٤ - التَّخْفِيفُ مِنْ هَمَّ الْمَدِينِ الْمُسْلِمِ بِسَدَادِ دِينِهِ وَقَضَاءِ مَا وَجَبَ عَلَيْهِ مِنْ  
دِيُونِ الْغَرَمَاءِ .
  - ٥ - جَمْعُ الْقُلُوبِ الْمُشَتَّتَةِ عَلَى إِيمَانِ وَإِسْلَامِ وَالْأَنْتِقَالِ بِهَا مِنَ الشُّكُوكِ  
وَالاضْطَرَابَاتِ النَّفْسِيَّةِ لِعَدْمِ رُسُوخِ إِيمَانِهِ فِيهَا إِلَى إِيمَانِ الرَّاسِخِ  
وَالْيَقِينِ التَّامِ .
  - ٦ - تَجْهِيزُ الْمُقَاتِلِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَإِعْدَادُ الْعَدْدِ وَالْعَتَادِ الْحَرَبِيِّ لِنَشْرِ الْخَيْرِ  
وَرْفَعِ رَأْيِ الْعَدْلِ بَيْنَ النَّاسِ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ  
لَهُ .
  - ٧ - تَحْرِيرُ الْأَرْقَاءِ بِشَرَائِهِمْ مِنْ مَالِكِيهِمْ وَإِعْتاقُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لِيَتَمَكَّنُوا  
مِنَ الْحَيَاةِ الْحَرَةِ الَّتِي يَعْبُدُونَ فِيهَا اللَّهُ تَعَالَى عِبَادَةً تَكْمِلُهُمْ  
وَتَسْعَدُهُمْ .
  - ٨ - مَسَاعِدُ الْمُسْلِمِ الْمَسَافِرِ إِذَا انْقَطَعَ فِي طَرِيقِهِ وَلَمْ يَجِدْ مَا يَكْفِيهِ مَؤْوِنَةً  
سَفَرِهِ مَسَاعِدُهُ مِنَ الزَّكَاةِ بِمَا يَسِدُّ حَاجَتِهِ حَتَّى يَعُودَ إِلَى دَارِهِ .
  - ٩ - تَيسِيرُ تَدَالُولِ الْمَالِ وَالْأَنْتِقَالِهِ مِنْ يَدِ إِلَى يَدِ وَمِنْ شَخْصٍ إِلَى آخَرِ لِلَاِنْتِفَاعِ

بـه ؛ إذ لو لم تفرض فيه الزكـاة لبقيت أموال كثيرة مجمدة مكنوزة عند أصحابها أزمنة طويلة معطلة لا ينتفع بشـئ منها .  
١٠ - تطهير المال المزكي ونهاـء ببركة طاعة الله تعالى فيـه .

وبـعـد ؛ فـهـذـه جـملـة منـ الحـكـمـ السـامـيـة التـى شـرـعـتـ لها صـدـقـةـ الزـكـاةـ وـغـيرـهـاـ كـثـيرـ ؛ إذـ لـاـ يـحـيـطـ بـأـسـرـارـ الشـرـعـ وـحـكـمـهـ إـلـاـ اللهـ عـزـ وـجـلـ .  
وـقـدـ جـاءـ أـكـثـرـ هـذـهـ الحـكـمـ التـى ذـكـرـنـاـهـاـ فـيـ آـيـةـ مـصـارـفـ الزـكـاةـ منـ سـوـرـةـ التـوـبـةـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ : ﴿إـنـهـ الصـدـقـاتـ لـلـفـقـرـاءـ وـالـمـساـكـينـ وـالـعـامـلـينـ عـلـيـهـاـ وـالـمـؤـلـفـةـ قـلـوـبـهـمـ وـفـيـ الرـقـابـ وـالـغـارـمـينـ وـفـيـ سـبـيلـ اللهـ وـابـنـ السـبـيلـ﴾ .

### عـةـ مـانـعـ الزـكـاةـ

اعـلـمـ أـنـ مـانـعـ الزـكـاةـ إـمـاـ أـنـ يـكـونـ مـنـعـهـ لـهـ نـاتـجاـ عنـ جـحـودـ بـوـجوـهـاـ وـإـنـكـارـ لـفـرـضـيـتهاـ ، وـهـوـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـ كـافـرـ لـاـ سـبـيلـ لـهـ إـلـىـ دـخـولـ الجـنـةـ إـنـ مـاتـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـالـ مـنـ الـكـفـرـ وـالـجـحـودـ ، وـإـمـاـ أـنـ يـكـونـ المـانـعـ لـهـ لـيـلـ مـنـ جـحـودـ بـوـجوـهـاـ وـلـاـ إـنـكـارـ لـفـرـضـيـتهاـ ، وـلـكـنـ عـنـ شـعـنـسـ وـبـخـلـ بـالـمـالـ ، وـهـذـاـ المـانـعـ لـهـ إـنـ قـدـرـ عـلـيـهـ فـأـخـذـتـ مـنـهـ قـهـراـ وـكـرـهـاـ أـجـزـأـهـ وـلـاـ يـحـاسـبـ عـلـيـهـاـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ وـلـكـنـ إـذـاـ لـمـ يـقـدـرـ عـلـيـهـ ، وـلـمـ تـؤـخـذـ مـنـهـ وـمـاتـ وـهـوـ مـانـعـ لـهـ فـهـذـاـ الـذـىـ يـعـاقـبـ عـلـيـهـاـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ وـيـعـذـبـ بـهـاـ . وـهـاـكـ دـلـيـلـ ذـلـكـ وـبـيـانـهـ مـنـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ .

أـمـاـ دـلـيـلـ الـكـتـابـ فـقـولـ اللهـ تـعـالـىـ : ﴿وـالـذـينـ يـكـنـزـونـ الـذـهـبـ وـالـفـضـةـ وـلـاـ يـنـفـقـونـهـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ فـبـشـرـهـمـ بـعـذـابـ أـلـيمـ . يـوـمـ يـحـمـىـ عـلـيـهـاـ فـيـ نـارـ جـهـنـمـ فـتـكـوـيـ بـهـاـ جـبـاهـهـمـ وـجـنـوـبـهـمـ وـظـهـورـهـمـ ، هـذـاـ مـاـكـرـتـمـ لـأـنـفـسـكـمـ فـذـوقـواـ مـاـ كـنـتـمـ تـكـنـزـونـ﴾<sup>(١)</sup> وـقـوـلـهـ تـعـالـىـ : ﴿وـلـاـ يـحـسـبـنـ الـذـينـ يـبـخـلـونـ بـهـاـ آـتـاهـمـ اللهـ مـنـ فـضـلـهـ هـوـ خـيـراـ لـهـمـ بـلـ هـوـ شـرـ لـهـمـ سـيـطـرـقـوـنـ مـاـ بـخـلـوـاـ بـهـ﴾ .

(١) مـنـ سـوـرـةـ النـاءـ .

## يوم القيمة<sup>(١)</sup>

وأما دليل السنة فقد روى البخارى أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال : من آتاه الله مالا فلم يؤدِّ زكاته مُثُلَّ له يوم القيمة شجاعاً أفرع له زبيبتان يطوفه يوم القيمة ، ثم يأخذ بلهزمته يعني شدقته ، ثم يقول : أنا مالك أنا كنزة ثم تلا : لا يحسين الذين يدخلون بها آتاهم الله من فضله الآية .

وروى مسلم وأحمد عن أبي هريرة أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال : ما من صاحب كنز لا يؤدي زكاته إلا أحمى عليه في نار جهنم فيجعل صفائح فيُنكوى بها جنباه وجبينه حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ثم يرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار .

وما من صاحب إبل لا يؤدي زكاتها إلا بطبعها بقاع<sup>(٢)</sup> قرق أوفر ما كانت تسترن<sup>(٣)</sup> عليه ، كلما مضى عليه آخرها ردت عليه أولاهما حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ، ثم يرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار .

وما من صاحب غنم لا يؤدي زكاتها إلا بطبعها بقاع قرق أوفر ما كانت فتطلؤه بأظلافها ، وتنطحه بقرونها ، ليس عقصاء<sup>(٤)</sup> ولا جلحاء ، كلما مضى عليه آخرها ردت عليه أولاهما حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة مما تعدون ، ثم يرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار » الحديث .

وروى مسلم قوله ﷺ : « ما من صاحب إبل ولا بقر ولا غنم لا يؤدي زكاتها إلا جاءت يوم القيمة أعظم ما كانت وأسمنه تنطحه بقرونها ، وتطؤه بأظلافها كلما نفذت آخرها عادت عليه أولاهما حتى يقضى بين الناس .

(١) من سورة آل عمران .

(٢) القاع : المستوى من الأرض وكذلك القرقر .

(٣) تسترن : تعدد وتجزئ مرحة نشطة يقال استرن الفرس إذا عدا لمرحة ونشاطه .

(٤) العقصاء : الملتوية الفرون ، والجلحاء التي لا قرن لها .

## ما تجنب في الزكاة من المال

إن ما تجنب فيه الزكاة من الأموال هو ما بينه رسول الله ﷺ بقوله أو عمله أو تقريره ، إذ القرآن الكريم أجمل ذلك ولم يفصله ، وعمّمه ولم يخصصه بناءً على أنَّ السنة النبوية هي التي تتولى بيان ذلك وتفصيله ، كما قال تعالى : ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ؛ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ وَلِعِلْمِهِمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾<sup>(١)</sup>

ومن الآيات الآمرة بالزكاة وهي مجملة تحتاج إلى بيان وفيها عموم يحتاج إلى تحصيص قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَفْقُوا مِنْ طَبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ، وَمَا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ﴾<sup>(٢)</sup> فقد تضمنت الآية الأمر بالزكاة في المكتسب من المال والخارج من الأرض ، وكذا قوله تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَفْقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ﴾<sup>(٣)</sup> تضمن الأمر بالإنفاق مطلقاً فيشمل الزكاة وغيرها . فآلية الأولى لم تبين مقدار ما تجنب فيه الزكاة وهو النصاب ، ولم تبين ما يذكرى من الخارج من الأرض كالبر والتمر وما لا يذكرى كالحضر والفواكه مثلاً ، والآلية الثانية أجملت الأمر بالنفقة ، ولم تفصل : هل المراد من النفقة الزكاة ، وإذا كانت الزكاة فيما هو نوع المال الذي يذكرى وما مقداره ؟ وما الذي لا يذكرى مما هو عفو لا تجنب فيه الزكاة ؟ ومن هنا جاءت السنة النبوية ببيان ذلك وتفصيله وإليَّكَ فيها يلسى :

١ - الذهب والفضة وهما النقدان وما يقوم مقامهما من أنواع العمل المختلفة .

٢ - عروض التجارة المدارَة منها والمحتكرة على حد سواء .

٣ - الركاز وهو دفن الجاهلية ، وهو المال يوجد مدفوناً في الأرض .

(١) من سورة التحUnit.

(٢) من سورة البقرة .

(٣) من سورة البقرة .

- ٤ - المعادن النافعة كالحديد والنفط والفحى الحجرى .
- ٥ - الماشية وهى الإبل والبقر والغنم .
- ٦ - الحبوب من مقتنات مدخل كالبر والشعير والتمر والزيتون .

### **شروط وجوب الزكاة**

إن لوجوب الزكاة في مال المرأة المسلم شروطاً لا بد من توفرها ، وإلا فلا زكاة تجب في مال لم تتم فيه شروط زكاته وهي :

- ١ - الملك الثام بأن يكون المسلم مالكاً لذلك المال ملكاً تماماً بحيث يكون بيده وتحت تصرفه ، ولا يخل بشرط الملكية أن يكون المال تحت يد غيره إذا كان يقدر على تحصيله متى شاء تحصيله ليصبح في يده ، وذلك كالذين يكونون على مليء أو غير مُعْسِر .
- ٢ - النضج والطيب في التمر والحبوب ، إذ لا زكاة على حب قبل اشتداده ولا على ثمر قبل نضوجه واستواه . قال تعالى : ﴿وَآتُوا حَقَهُ يَوْمَ حِصَادِهِ﴾<sup>(١)</sup>

٣ - الحول وهو مضي السنة من يوم ملك النصاب في ذلك على النقدين والأوراق المالية والماشية .

- ٤ - النصاب وهو بلوغ المال حدّاً معيناً وضعه الشارع لزكاته ، والنصاب مختلف باختلاف الأموال المزكاة فالنصاب في الماشية غيره في المال والحرث .

وهذا بيان الأنصبة :

- ١ - في النقدين : الذهب والفضة .
- إن نصاب الذهب سواء كان تبرأً أو كان مصوغاً عشرون ديناراً ، والدينار وزنه اثنتان وسبعون حبة شعير من الشعير المتوسط المتزوع الطرفين . وزونها بالجرام ثلاثة جرامات ونصف جرام .

<sup>(١)</sup> من سورة الانعام .

وعليه فإذا ضربت الثلاثة جرامات والنصف في عشرين كان الماصل سبعين جراماً ، وهو نصاب الذهب ، فمن ملك هذا المقدار من الذهب وقد حال عليه الحول فقد وجبت فيه الزكاة .

والواجب في زكاة الذهب ربع العشر ، وعليه فالواجب في سبعين جراماً : جرام وثلاثة أرباع الجرام ، وما زاد فبحسابه منها بلغ ، ففي كل مائة جرام جرامان ونصف ، أو قيمتها من العمل المتداولة بين الناس اليوم .

٢ - في الفضة وهو خمس أواق والأوقية أربعون درهماً فالأربعون مضروبة في خمسة فالماصل مائتا درهم وهو نصاب الفضة لحديث الصحيح : « ليس فيها دون خمس أواق صدقة » .

والدرهم زنته إحدى وخمسون حبة شعير ، وزنه بالجرام جرامان وثلاثة من عشر جرامات [ ٣ و ٤ ] فإذا ضربت في مائتين كانت أربعين إثنتين جراماً وهو نصاب الفضة والواجب فيه ربع العشر كالذهب . وعليه ففي أربعين إثنتين جراماً : أحد عشر جراماً ونصفاً ، أو قيمتها من العمل المتداولة ، وعليه فمن ملك أربعين إثنتين جراماً من الفضة أو قيمتها من العمل وحال عليه الحول فقد وجب عليه زكاته وهو ربع العشر أى بنسبة اثنين ونصف في المائة .

٣ - في الإبل وهو خمس ذود أى خمسة من الإبل لقول الرسول ﷺ في الحديث الصحيح : « ليس فيها دون خمس ذود <sup>(١)</sup> صدقة » .  
فمن ملك خمسة أبعة وحال الحول عليها وهي مملوكة له فقد وجب عليه زكاتها <sup>أو هي شاة من الغنم</sup> .

٤ - في البقر وهو ثلاثون بقرة فمن ملك ثلاثين بقرة وحال عليها الحول فقد وجب عليه زكاتها . والواجب فيها عجل تبيع يتبع أمه ولا يستقل

(١) الذود : الإبل لا يتجاوز عددها الثلاثين ولا يقل عن الثلاثة وهو جمع لا واحد له .

- نفسه لصغر سنـه لـحدـيـث مـعـاذ رـضـى اللـهـ عـنـهـ : « بـعـثـنـى رـسـوـلـ اللـهـ إـلـى الـيـمـنـ وـأـمـرـنـى أـنـ آـخـذـ مـنـ كـلـ ثـلـاثـيـنـ مـنـ الـبـقـرـ تـبـيـعـاًـ أـوـ تـبـيـعـةـ وـمـنـ كـلـ أـرـبـاعـيـنـ مـسـنـةـ )١( »
- ٥ - فـي الـغـنـمـ وـهـوـ أـرـبـاعـونـ شـاـةـ )فـمـنـ مـلـكـ أـرـبـاعـيـنـ شـاـةـ ضـائـنـاـ كـانـتـ أـوـ مـعـزاـ خـلـيـطاـ مـنـهـاـ وـحـالـ عـلـيـهاـ الـحـولـ فـقـدـ وـجـبـ عـلـيـهـ فـيـهاـ شـاـةـ أـوـفـتـ سـنـةـ وـدـخـلـتـ فـيـ الثـانـيـةـ لـحـدـيـثـ أـنـسـ رـضـى اللـهـ عـنـهـ : « وـفـيـ صـدـقـةـ الـغـنـمـ فـيـ سـائـمـتـهـ إـذـاـ كـانـتـ أـرـبـاعـيـنـ فـيـهـاـ شـاـةـ إـلـىـ عـشـرـيـنـ وـمـائـةـ إـذـاـ زـادـتـ فـيـهـاـ شـاتـانـ إـلـىـ مـائـيـنـ )٢( »
- ٦ - فـيـ الـحـبـوبـ وـالـثـمـارـ وـهـوـ خـمـسـةـ أـوـسـقـ لـقـوـلـ الرـسـوـلـ يـسـعـيـةـ : « لـيـسـ فـيـهـاـ دـوـنـ خـمـسـةـ أـوـسـقـ صـدـقـةـ » . وـالـوـسـقـ سـتـوـنـ صـاعـاـ وـالـصـاعـ أـرـبـاعـةـ أـمـدـادـ بـمـدـ الرـجـلـ مـتـوـسـطـ غـيـرـ قـابـضـ كـفـيـهـ وـلـاـ باـسـطـهـ )٣( »

وـعـلـيـهـ فـمـنـ مـلـكـ خـمـسـةـ أـوـسـقـ مـنـ حـبـ أـوـ تـمـرـ بـحـصـولـهـ عـلـيـهـاـ مـنـ زـرـعـهـ أـوـ نـخـلـهـ أـوـ شـجـرـهـ فـقـدـ وـجـبـ عـلـيـهـ فـيـهـاـ زـكـاتـهـ وـهـىـ عـشـرـهـاـ إـنـ كـانـتـ تـسـقـىـ بـمـاءـ السـيـاءـ أـوـ العـيـونـ أـوـ كـانـتـ عـشـرـيـةـ لـاـ تـسـقـىـ بـمـاءـ وـإـنـ كـانـتـ تـسـقـىـ بـالـسـوـاقـيـ وـالـمـكـائـنـ أـوـ الدـلـاءـ وـالـآـبـارـ فـيـهـاـ نـصـفـ الـعـشـرـ .  
فـفـىـ كـلـ خـمـسـةـ أـوـسـقـ نـصـفـ وـسـقـ أـوـرـبـعـهـ .

٧ - فـيـ الرـكـازـ وـهـوـ الـخـمـسـ لـقـوـلـ الرـسـوـلـ يـسـعـيـةـ : « فـيـ الرـكـازـ الـخـمـسـ » . وـالـرـكـازـ هـوـ دـفـنـ الـجـاهـلـيـةـ . وـعـلـيـهـ فـمـنـ وـجـدـ كـنـزـاـ مـدـفـونـاـ مـنـ كـنـوزـ الـجـاهـلـيـةـ . وـجـبـ عـلـيـهـ أـنـ يـزـكـيـهـ بـمـجـرـدـ الـعـثـورـ عـلـيـهـ بـنـسـبـةـ عـشـرـيـنـ فـيـ المـائـةـ وـهـىـ الـخـمـسـ .

(١) روأـهـ أـحـدـ وـاصـحـابـ السـنـ الـأـرـبـعـةـ .

(٢) روأـهـ الـبـخـارـيـ رـحـمـهـ اللـهـ .

(٣) بـنـاءـ عـلـىـ هـذـاـ فـلـاحـ أـنـ يـتـخـذـ آـيـةـ تـسـعـ لـأـرـبـاعـةـ أـمـدـادـ بـلـ زـيـادـةـ وـلـاـ نـقـصـانـ وـكـيـلـ بـهـ ثـيـارـ وـحـيـوـيـهـ فـسـنـوـنـ كـيـلـهـ مـنـهـ .  
وـسـقـ وـمـنـ مـلـكـ خـمـسـةـ أـوـسـقـ زـكـاتـهـ بـنـصـفـ وـسـقـ أـوـرـبـعـهـ كـمـاـ تـقـدـمـ حـسـبـ سـقـ الـزـرـ .

٨ - في المعادن وهو ربع العشر كزكاة النقددين غير أنه لا يشترط له الحول .

وعليه فكلما استخرج صاحب المعدن كمية بلغت نصاب الذهب أو الفضة زكاهها فور استخراجها ولا يتضرر بها الحول . هذا الذي قرره مالك في موته مستدلاً عليه بما شاع بين أهل المدينة أن رسول الله قطع لبلال بن الحارث المزنى معادن القبلية وهي من ناحية الفرع فتلك المعادن كان لا يؤخذ منها إلا الزكوة .

٩ - في الخل وهو ما يتحلى به النساء من مصوغات الذهب والفضة ويشترط لوجوب الزكوة فيه ما يلي : أن يبلغ نصاباً وأن تتوى صاحبته مع التحلى الأدخار للحاجة وأن تمنع إعارته إن طلبت منها وعليه فإن لم يبلغ الخل نصاباً أو كان مجرد التحلى به ولم تمنع إعارته فلا زكوة فيه على مذهب جمهور العلماء من السلف والخلف .

### بيان كيفية زكاة الماشية

#### أ - الإبل :

إذا ملك المسلم خمس ذؤود من الإبل وحال عليها الحول وهي في ملکه وجب عليه فيها شاة من الضأن وإذا ملك عشرًا وجب عليه فيها شاتان ، وإذا ملك خمس عشرة وجب عليه فيها ثلاثة شياه ، وإذا ملك عشرين وجب عليه فيها أربع شياه ، وإذا ملك خمساً وعشرين وجب عليه فيها بنت مخاص (١) ، وهي ما أوفت سنة ودخلت في الثانية فإن لم يجدها أجزاء ابن لبون (٢) وهو ما أوفى ستين ودخل في الثالثة حتى تبلغ ستة وثلاثين فيجب فيها بنت لبون وهي ما أوفت ستين ودخلت في الثالثة حتى تبلغ ستة وأربعين ففيها حقة (٣) وهي التي أوفت ثلاثة سنوات ودخلت في الرابعة

(١) بنت مخاص : بنت الحامل يقال عضست الناقة فهي مانعف إذا حللت .

(٢) ابن لبون : اللبون من الإبل ما وضعت حلتها الثانية .

(٣) الحقة : والمجمع حقيق وهي ما يلتفت سنا يطرقها الفحل فيها .

حتى تبلغ فإذا بلغت إحدى وستين إلى خمسة وسبعين ففيها جذعة<sup>(١)</sup> وهي التي أوفت أربع سنين ودخلت في الخامسة وهي أكبر أسنان الإبل حتى تبلغ تسعين ففيها بنتالبون حتى تبلغ مائة وعشرين فيها حقتان فإذا زادت على ذلك ففي كل أربعين بنت لبون وفي كل خمسين حقة .

وهذا جدول يوضح ذلك :

### جدول رقم (١) في بيان زكاة الإبل

| الواجب    | من  | إلى |
|-----------|-----|-----|
| شاة       | ٥   | ٩   |
| شاتان     | ١٤  | ١٠  |
| ثلاث شياه | ١٩  | ١٥  |
| أربع شياه | ٢٤  | ٢٠  |
| بنت مخاص  | ٣٥  | ٢٥  |
| بنت لبون  | ٤٥  | ٣٦  |
| حقة       | ٦٠  | ٤٦  |
| جذعة      | ٧٥  | ٦١  |
| بنتالبون  | ٩٠  | ٧٦  |
| حقتان     | ١٢٠ | ٩١  |

إذا زادت على المائة والعشرين فالواجب في كل أربعين بنت لبون وفي كل خمسين حقة وهكذا مهما بلغت .

(١) الجذعة : هي ماجذعت مقدم أسنانها أي اسقطته .

## ب - البقر :

إذا ملك المسلم ثلاثين بقرة إلى تسع وثلاثين وجب عليه فيها عجل تبيع أو في سنة كاملة ، وإذا ملك أربعين إلى تسع وخمسين وجب عليه فيها مسنة أو فت سنتين كاملتين وإذا ملك ستين إلى تسع وستين وجب عليه فيها عجلان تبعان وإذا ملك سبعين إلى تسع وسبعين وجب عليها فيها مسنة وتبيع ثم في كل ثلاثين تبيع وفي كل أربعين مسنة وهكذا مهما بلغت .

وهذا جدول يوضح ما سبق :

### جدول رقم (٢) في بيان زكاة البقر

| الواجب     | من | إلى  |
|------------|----|------|
| عجل تبيع   | ٣٩ | — ٤٠ |
| مسنة       | ٥٩ | — ٦٠ |
| تبعلان     | ٦٩ | — ٧٠ |
| مسنة وتبيع | ٧٩ | — ٨٠ |

ثم إذا بلغت ثمانين فما فوق ففى كل ثلاثين تبيع وفي كل أربعين مسنة وعليه فعلى الشهرين مسنتان وفي التسعين ثلاثة عجاجيل وفي المائة مسنة وعجلان تبعان .

## ج - الغنم :

إذا ملك المسلم أربعين رأساً من الغنم إلى مائة وعشرين وجب عليه فيها شاة فإذا زادت واحدة إلى مائتين ففيها شاتان فإذا زادت واحدة إلى

ثلاثمائة ففيها ثلاثة شياه فإذا زادت واحدة إلى أربعمائة ففيها أربع شياه فإذا زادت واحدة إلى خمسمائة ففيها خمس شياه ، ثم في كل مائة . شاء مهما بلغت .

وهنذا جدول يوضح ذلك ويبيّنه :

### جدول رقم (٣) في بيان زكاة الغنم

| الواجب    | من | إلى       |
|-----------|----|-----------|
| شاة       |    | ١٢٠ — ٤٠  |
| شاتان     |    | ٢٠٠ — ١٢١ |
| ثلاث شياه |    | ٣٠٠ — ٢٠١ |
| أربع شياه |    | ٤٠٠ — ٣٠١ |
| خمس شياه  |    | ٥٠٠ — ٤٠١ |

### تنبيهات تتعلق بزكاة الماشية

#### الأول : الوقض لا زكاة فيه

والوقض هو العدد بين الفريضتين ، والإجماع قائم على أنه لا زكاة فيه ؛ والوقض لا يكون إلا في زكاة الماشية فقط ؛ أما زكاة الحرف والعين فلا وقض فيها ؛ إذ ما زاد على الفريضة يزكي بحسابه قلة وكثرة .

ومثال الوقض في الإبل : أن يملك المسلم تسعًا من الإبل فإنه يزكي الخمس ذود بشاة ، ولا يزكي الأربعه والأربعه الباقية حتى إذا زادت فأصبحت عشرًا فإنه يزكيها بثاتين . ومثاله في البقر : أن يملك المسلم ثلاثين بقرة فيزكيها بعجل فإذا زادت واحدة أو أكثر فلا زكاة فيها حتى تبلغ أربعين ، فالعدد ما بين الثلاثين والأربعين وقض لا زكاة فيها . ومثاله من الغنم : أن يملك المسلم أربعين شاة فيزكيها بشاة واحدة فإذا زادت فلا زكاة فيها زاد حتى تبلغ مائة وإحدى وعشرين فيزكيها بثاتين ، فالعدد ما بين الأربعين إلى مائة وعشرين وقض لا زكاة فيه .

**الثاني :** الأنواع يضم بعضها إلى بعض . فالضأن والمعز نوعان ، والبقر والجاموس نوعان ، والبُخت<sup>(١)</sup> والعرب<sup>(٢)</sup> نوعان . ويضم كل نوع إلى نوعه في الزكاة . وتخرج الزكاة من أكثر النوعين .

**الثالث :** الخلطان يتراجعان بالسوية .

إذا كان هناك اثنان لكل منها عدد من الإبل أو البقر أو الغنم وكان راعيهما واحداً ، ومراح ماشيتهما واحداً ، والفحول واحداً فهما خليطان ، فإن للمصدق أخذ الواجب في تلك الماشية ، وهو ما يتراجعان بالسوية وذلك لأن يكون لهما أربعون شاة فيأخذ المصدق منها شاة ، فالذى أخذت الشاة من غنمه يرجع على صاحبه بما أخذ منه؛ إذ الساعى أو المصدق ينظر إلى الماشية المختلطة فيعدها ويأخذ ما وجب فيها والخلطان يتراجعان بينهما بالسوية .

**الرابع :** لا يجمع بين مفترق ، ولا يفرق بين مجتمع خشية الزكاة .  
نحو رسول الله ﷺ عن جم المفترق ، وتفريق المجتمع خشية الصدقة<sup>(٣)</sup> ومثاله أن يكون لرجلين مائتا شاة وشاتان ، فالواجب عليهما ثلاثة شياه فإذا شعوا بمجرى المصدق فرقاً غنمهما فأصبح لكل واحد مائة شاة وشاة فقط فيجب عليهما شاتان بدل ثلاثة .

أو يكون لكل واحد منها أربعون شاة مستقلة فإذا شعوا بمجرى المصدق جمعها حتى لا يجب فيها إلا شاة واحدة ، إذ لو تركت متفرقة لو جب في كل أربعين شاة ولكن إذا جمعها وأصبحت غنماً واحدة فإن فيها شاة واحدة .

(١) البُخت : الإبل الخراسانية .

(٢) العرب : كرائم الإبل السالمة من المجنحة .

(٣) رواه أهل الصحاح .

**الخامس :** اشتراط السوم في الماشية :

الجمهور من أهل العلم على أن السوم شرط في وجوب الزكاة . وعليه فمن كانت له ماشية يعلفها ولم تكن ترعى في المراجع العامة فلا زكاة فيها وإن بلغت نصاباً) لقول الرسول ﷺ : « فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شاة واحدة فليس فيها صدقة »<sup>(١)</sup> .

**فقوله :** سائمة الرجل اعتبر به السوم شرطاً عند الجمهور وعملوا به فأسقطوا الزكاة على المعلومة نظراً لتكلفة العلف .

**السادس :** الخيل لا زكاة فيها .

الإجماع على أنه لا زكاة في الخيل لقول الرسول ﷺ : « ليس على المسلم في عبده ولا في فرسه صدقة »<sup>(٢)</sup> .

غير أن الخيل إذا كانت للنسل بأن كانت ذكوراً وإناثاً يرى بعض أهل الفقه الزكاة فيها فيخرج عن كل فرس ديناً سنوياً . وهو رأي ضعيف لم يره الجمهور .

**السابع :** السخلة تعد ولا تؤخذ هي ولا الأكولة :

إن السخلة والجمع سخال : بنت الشاة التي ما زالت صغيرة يحملها الراعي لصغرها وعدم قدرتها على المشي . هذه السخلة بعدها المصدق على أصحاحها ولا يأخذها في الصدقة وإنما يأخذ الكبيرة . كما لا يأخذ الأكولة وهي السمية المعدّة للأكل ولا الرّئي وهي التي تربى ولدها ، ولا المخاض وهي الحامل ولا الفحل لأن هذه المذكورات من كرام الأموال .

والرسول ﷺ قال لمعاذ رضي الله عنه : « إياك وكرائم أموالهم » وهي خيارها لما في ذلك من أذى أهل المال المسلمين وأذية المسلم حرام .

(١) رواه البخاري .

(٢) رواه مالك عن أبي هريرة رضي الله عنه في الموطأ .

## بيان كيفية زكاة الثمار والحبوب

### أ- الثمار .

الثمار جمع ثمرة ، ثمرة كل شيء نتاجه والمراد بالثمار هنا ثلاثة أشياء : هي التمر والزيتون والعنب ، إذ غيرها لم يصح عن النبي ﷺ ولا عن أصحابه رضي الله عنهم ما يدل على وجوب الزكاة فيه ، ومن احتاج بأية البقرة (١) على زكاة ما عدا الثلاث المذكورة آنفا فإنه محجوج بأن الآية معملة والسنة مبينة ، ولم يأمر رسول الله ﷺ الأنصار وكانوا أهل حقول بزكاة غير التمر والعنب والزيتون من سائر أنواع الشمار ، ولذا الجمھور على أنه لا زكاة في الفواكه كالتفاح والرمان ولا في الخضر كالثفان والبطيخ ، ولا في البقول كالبصل والثوم ولا في القصب كالبرسيم لعلف الدواب والغنم . وإنما الزكاة في الثمار والحبوب التي تقتات (٢) وتدخل ، أما القصب والبقول والفواكه والخضر فلا زكاة فيها لأنها لا تقتات ولا تدخل وما كان منها مقتاتا فإنه لا يدخل وما كان يدخل فإنه لا يقتات والاقتات والادخار هما الوصف الملائم لوجوب الزكاة .

### الواجب في زكاة الثمار والحبوب :

والواجب في زكاة الثمار والحبوب هو العشر ، فمن ملك نصاباً وهو خمسة أو سق من تمر أو زيتون ، أو عنب فقد وجب عليه زكاة فإن كان يسكن بهاء العيون والأمطار والأنهار أو كان عشرياً (٣) فإن الواجب فيه العشر ، وإن

(١) هو قوله تعالى : « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَاكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَا كُنْتُمْ تَحْسَبُونَ فَمِمَّا نَحْنُ نَنْعَلِدُ » .

(٢) الاقتات : ما يتخذ قوتاً يعيش عليه الإنسان في حال الاختيار لاف حال الضرورة

(٣) العشري : هو البعل وهو ما يشرب بمروقه ولا يسقى بماه .

كان يسقى بالحجال والدلاء أو المكائن فيه نصف العشر لقول الرسول ﷺ : «فيما سقت<sup>(٢)</sup> السماء والعيون والبعل العشر ، وفيما سُقِيَ بالنضح<sup>(٣)</sup> نصف العشر» .

### تبيهات

**الأول :** العنب إن صلح أن يكون زبيباً فإنه يزكي بعد أن يصير زبيباً إذا بلغ خمسة أوسق ، والزيتون يزكي بعد عصره فتخرج الزكاة من زيته إذا بلغ نصاباً وهو خمسة أوسق .

**الثاني :** ما كان من الرطب والعنب والزيتون لا يصلح أن يكون تمراً وزبيباً وزيتنا خرّص<sup>(٤)</sup> فإذا بلغ نصاباً زكي ثمّنه بعد بيعه رطباً وعنباً وزيتونا .

**الثالث :** الجنس إذا اختلفت أنواعه جودة ورداة آخرت الزكاة من وسطه فتحاشى خياراً كما يتحاشى أردواه ويخرج من وسطه ، وذلك كالتمر فإن منه الجيد جداً كالعجوة ومنه الرديء جداً كالحللية والجعور وما إلى ذلك ، وهذا تمشيا مع إرشاد الرسول ﷺ إذ قال لمعاذ رضي الله عنه : «إياك وكرائم أموالهم» . قوله عمر رضي الله عنه : «عد عليهم السخال ولا تأخذها منهم» . والسخال : الصغير من الغنم .

**الرابع :** ما كان من الشمار كاللوز والجوز ، والفاكه كالتفاح والخوخ والبرقال والكمثرى يبلغ خمسة أوسق ويزيد ، الأحوط لدين المسلم أن يزكي ماباعه منه بأثمان كبيرة ، ولو بنسبة اثنين ونصف في المائة كزكاة العين كما قيل في زكاة الخيل إذا كانت للنماء والنسل .

**الخامس :** لو بلغ العسل<sup>(٤)</sup> كميات كبيرة كخمسة قناطر من العسل

(١) رواه مالك في المسوط .

(٢) المراد من النضح : السقى بالسواغي والمكائن والدلاء إذا النضح هو الرش بالملاء .

(٣) خرّص : قدر بالجزر وهو على الشجرة والنخلة قبل جاده أو قطفه .

(٤) ورد في زكاة العسل حديث ضعيف ولذا الجمهور على عدم زكاته وأن العادة لا يعني منه كميات كبيرة تبلغ خمسة أوسق أو تزيد .

فأكثُر إِن الأحوط زكاته كذلك ولو بزكاة ثمنه بربع العشر كالنقددين .  
**السادس :** من باع تمرا قبل بدو صلاحه ، أو زرعا قبل اشتداد حبه واستوائه فزكاته على المشترى إلا أن يشرط عدم زكاته فيكون عندئذ على البائع ، ومن باع التمر بعد بدو صلاحه والزرع بعد استوائه فزكاته على البائع بلا خلاف .

### **بـ - الحبوب :**

المراد من الحبوب في باب الزكاة ما كان مقتاتاً<sup>(١)</sup> مدخراً من سائر أنواع الحبوب كالبر والشعير والفول والحمص والعدس والسلت والذرة والأرز واللوبيا والجلبانية وما شابه ذلك من أنواع الحبوب والقطنية .

فمن حصد من ذلك خمسة أوسق فما فوق وجب عليه زكاته وهي العشر فيما يسكنى بدون مؤونة ونصف العشر فيما يسكنى بمؤونة ، وذلك بعد حصاده ودرسه وتصفيته لقول الله تعالى : ﴿ وَآتُوا حَقَهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾<sup>(٢)</sup>

### **تنبيهات**

**الأول :** أنواع الجنس الواحد يضم بعضها إلى بعض في الزكاة ، فالذهب يضم إلى الفضة ، والبر والشعير والذرة والسلت والأرز يضم بعضها إلى بعض فإذا بلغ المجموع خمسة أوسق وجابت فيها الزكاة وإلا فلا .

والقطنية كالفول والحمص والجلبان واللوبيا والعدس يضم بعضها إلى بعض فإن بلغت خمسة أوسق زكيت وإلا فلا . والزيتون تضم أنواعه إلى بعضها ، ويزكي إن بلغ خمسة أوسق والتمر جنس تحته أنواع بلغت أكثر من مائة نوع منها الجيد ومنها الرديء يضم بعضها إلى بعض فإن بلغت خمسة أوسق وجابت فيها الزكاة وإن إلا فلا .

(١) قيد الآقيّات يخرج به مثل الغلغل والبصل والبرسيم وفيه الأدخار يخرج به الغواكه والخضر كالبطيخ والطياطم .

(٢) الآية من سورة الأنعام .

**الثاني :** الدين لا يسقط زكاة الشمار والحبوب :  
إن الدين يسقط زكاة النcdin فمن كان له ألف درهم وعليه دين أُسقط  
دینه أولاً وما بقى زكاه إن بلغ نصاباً .

غير أن الدين لا يسقط زكاة الشمار والحبوب والماشية فمن حصد ألف  
قطاريراً وعليه مائة درهم مثلاً فإنه يجب عليه أن يزكي بره بلغ دینه ما بلغ ،  
لأن الزكاة متعلقة بعين الحب والشمار لا بذمة صاحبه كما هي الحال في  
النقدin : الذهب والفضة .

اللهm إلا أن يكون قد استدان صاحب الحرش لأجل الحرش كشراء  
بذر ، أو استئجار آلة حرش أو حصاد ، أو دياس ففي هذه الحال يسقط  
دینه المترتب على الحرش ويُزكي ما بقى . هكذا رأى بعض أهل<sup>(١)</sup> العلم ،  
وهو رأى حسن يتفق ورحمة الإسلام بأهله .

**الثالث :** لا زكاة على شريك لم تبلغ حصته نصاباً .  
إذا كان في النخل أو العنب أو الزيتون أو الحرش مطلقاً شركاء فجداً  
تم لهم أو قطعوا عنهم أو جنوا زيتونهم ، أو حصدوا زرعهم واقتسموه بينهم  
بحسب أنصبتهم في الشركة فإن من حصل منهم على نصاب أى خمسة  
أو سق زكي نصبيه ومن حصل منهم على أقل من نصاب فلا زكاة  
عليه .

### بيان كيفية زكاة النقدin

#### أ- الذهب :

الذهب ويقال له التبر قبل أن يضرب أو يصاغ ، وأحدذه ذهبة : جوهر  
كريم معروف ومنه الأحمر والأصفر . وتجب الزكاة فيه إذا بلغ نصاباً ،

(١) يروى هذا عن عطاء وهذا نص قوله في المجمع للنحو : تكون الموزنة من وسط المال لا يختص بتحملها المالك دون  
القراء ؛ لأن المال للجميع فوزعت الموزنة عليه . كما يروى عن ابن عباس وعمر رضي الله عنهم وكذا سفان الثورى رحمه الله  
تعالى .

ونصابه عشرون ديناراً ، والدينار زنة اثنان وسبعون حبة شعير ، وزنتها بالجرامات ثلاثة جرامات ونصف جرام ، فإذا ضربت في عشرين ديناراً صارت سبعين جراماً وهي نصاب الذهب ، فمن ملك هذا المقدار ملكاً تاماً وحال عليه الحول وجب عليه زكاته وهي ربع العشر : جرام وثلاثة أربعاء الجرام ؛ إذ في الأربعين جرام وفي الثلاثين ثلاثة أربعاء جرام . ومن ملك أقل من سبعين جراماً وملك من الفضة أو العمل النقدية ما يكمل به سبعون جراماً وجبت عليه فيه الزكاة ، إذ الفضة تتضم إلى الذهب والعمل قائمة مقامها . وذلك لحديث الصحيح : وفي الرقة ربع العشر .

### ب : الفضة :

الفضة ويقال لها الرقة والورق : جوهر كريم أبيض تضرب منه الدرهم كما تضرب الدنانير من الذهب ، ويصاغ منها الحل للنساء كما يصاغ من الذهب ، وتتخذ منها الأواني للأكل والشرب ، وبحرم الأكل والشرب في آنتها على المسلم لقول الرسول ﷺ : « لا تشربوا في إناء الذهب (١) والفضة ، ولا تلبسو الدبياج والحرير فإنه هم في الدنيا وهو لكم في الآخرة يوم القيمة » .

ونجح الزكاة في الفضة مضر وبة كانت أو غير مضر وبة إذا بلغت نصاباً والنصاب فيها خمس أواق ، لقول الرسول ﷺ : « ليس فيما دون خمس أواق صدقة (٢) » .

والأوقية أربعون درهماً ، فإذا ضرب الأربعون في خمسة عدد الأواقى كان الحاصل مائتي درهم وهو نصاب زكاة الفضة بالدرهم ، والدرهم إحدى وخمسون حبة شعير وزنتها بالجرامات : جرامان وثلاثة من عشرة هكذا (٣ و ٤ ) فإذا ضربت في مائتين عدد الدرهم كان الحاصل أربعين إثنتين

(١) رواه مسلم .

(٢) في الصحيح .

وستين جراما ، وهو نصاب الفضة بالجرامات ، والواجب فيه ربع العشر كالذهب سواء بسواء .

وعليه فمن ملك أربعين إثنتين وستين جراما من الفضة ملكاً تماماً وحال عليها الحول وجب عليه زكاتها بربع العشر ، وهو أحد عشر جراما ونصف جرام ومن ملك أقل من نصاب وكان معه ذهب أو عملة يكمل بها النصاب وجب زكاة ذلك لأن الذهب يضم إلى الفضة ، والفضة إلى الذهب والعمل قائمة مقامها فتضتم إليها ويطلق على الكل لفظ النقد أو العين .

### ج : عروض التجارة :

العروض جمع عرض بفتح العين وسكون الراء : ما يعرض للبيع والشراء من سائر السلع والبضائع . ووجبت الزكاة فيها لأنها أموال معددة للنماء والزيادة ول الحديث : في الإبل صدقتها وفي البقر صدقتها وفي البز صدقته<sup>(١)</sup> .

وحيث أن دواد<sup>(٢)</sup> : كان رسول الله ﷺ يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي يُعد للبيع . ولا زكاة في العروض واجبة إلا إذا توفرت فيها ثلاثة شرط وهي : الملك التام ، وحول الحول ، ونية الاتجار بها فإن نقص شرط فلا زكاة .

وكيفية زكاة العروض أن ينظر فيها أولاً : هل هي محتكرة أو مُدار ، فإن كانت مُدار أي تدخل وتخرج كلما باع صاحبها كمية اشتري أخرى ليبيعها وهكذا لا تستقر البضاعة عنده حتى يبيعها ويشترى أخرى

(١) الحديث رواه البيهقي والدارقطني والحاكم وصححه . والشاهد منه قوله « وفي البز صدقته ، إذ البز : الكتان وهو من عروض التجارة ، وكذا الإبل والبقر » إذا كانت للتجارة فإنها ترتكن زكاة الأموال لازكاة الأتعاب .

(٢) الحديث ضعيف بعضهم وسكت عنه أبو داود . وما سكت عنه أبو داود يمتنع به أهل العلم ويصلح للعمل به .

كاصحاب الحوانيت والدكاكين من بائعى القول والأقمشة وأدوات البناء وأوانى الطبيخ وما إلى ذلك فصاحب هذه العروض التجارية عليه أن يقوم الموجود بذاته رأس كل حول ، ويضيف إليه الناصل من النقود ويزكيه بنسبة ربع العشر أى اثنين ونصف في المائة إذا بلغ الجميع نصاباً .

وإن كانت محتكرة وهى التى يترصد بها التاجر غلاء الأسعار ، ولا يبيعها إلا إذا غلت وارتفعت أسعارها ، ولو مكثت عنده سنين عديدة ، وذلك كالاتجار في الأراضى والمبانى والمواشى من خيل وإبل وبقر وغنم وبعض الأثاث المنزلى وما إلى ذلك مما لا يديره التاجر ، وإنما يحتكره حتى يبيعه بغلاء فزكة هذه العروض عند مالك رحمة الله تعالى وهو المذهب الذى اختناء فى هذه المسألة بالذات لما فيها من الرفق . والتيسير أن يذكرها صاحبها يوم يبيعها إن بلغت نصاباً لعام واحد ولو مكثت عنده أعواماً . ووجه الرفق فيها : أنَّ المسلم قد تكون عنده نقود فى شترى بها قطعة أرض أو منزل أو بهيمة ينتظر بها الغلاء لعل الله تعالى يكسبه منها ربيحاً فيحول الحال ولم تبع ، وما عنده من النقد ما يفضل عن قوته فيقع في حرج كبير إذ ليس له ما يذكرى به ذلك العرض الذى اشتراه بنية الربح فيه . فمن الرفق به أن يمهل حتى يبيع ولو بعد سنين فإذا باع عرضه زكاة فوراً لعام واحد إذ لو طالبناه بزكاة سنين قد تستغرقه الزكاة وهذا يتنافى مع رحمة الإسلام وعدالته . مع العلم أنه لا نص صريحًا في المسألة ولا إجماع بل الظاهرية لا يرون الزكاة في العروض التجارية بالمرة لعدم الدليل القاطع في ذلك ، ومع هذا فلو أن المسلم ذكرى ما يحتكره كل سنة لكان أحب إلينا ، لا سيما والتطوع محمود وفي الحديث : « إلا أن يشاء ربه » . وإذا باع المحتكر عرضه زكاه فوراً ولا ينتظر بشمنها الحال . والوجب فيها هو الواجب في الندين : ربع العشر أى اثنين ونصف في المائة .

## د - الديون :

الديون جمع دين وهو ما تعلق بذمة إنسان آخر من عرض أو نقد إلى أجل معين أو إلى غير أجل .

وكما يكون المسلم دائناً يكون مديناً ، فالدائن إذا حال الحول على ما عنده من نقد أو عرض تجارة فإنه ينظر إلى ديونه التي له على الغير فإن كانت مرجوة الحصول عليها ، وذلك بأن كانت بذمة مقرّ بها غير معسر فإنه يخصيها ويضمها إلى ما عنده من مال أو عرض تجارة حال عليه الحول ويزكيها معه . وإن كانت ديونه ميئوساً منها أو شبه ميئوس لكونها بذمة منكر لها أو مقرّ بها وهو معسر لا سداد له فإن هذه الديون يزكيها يوم قبضها ولو بقيت سنوات . شأنها شأن عروض التجارة المحتكرة فإنهما تزكي يوم بيعها لعام واحد ولو بقيت سنوات عدة والمدين إذا حال الحول على ما عنده من نقد أو عرض تجارة فإنه يخصى ما عليه من الديون ويسقطها مما عنده فإن بقى به ما تجب فيه الزكاة زكاه وإنّا فلا . مثاله : أن يكون لمسلم مائة ألف درهم حال عليها الحول وعليه دين هو مائة ألف أو أكثر فإنه لازكاة عليه ، وإنما عليه أن يسدّد ديون الغير التي بذمته ، وإن كان له ألف درهم وحال عليه الحول ، وعليه دين وهو أربعينات درهم فإنه يسقطها من الألف فيبقى ستينات فيزكيها ، دون الأربعينات لأنها لغيره وليس له ولأن صاحبها سوف يزكيها يوم يقبضها أو قبل قبضها .

### تبنيهات

**الأول :** إن في مسألة زكاة الديون خلافاً طويلاً بين أهل كل مذهب ، وما مشينا عليه هو مذهب مالك وقد استدل عليه في الموطأ بعمل عثمان بن عفان رضى الله عنه وعمل عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى ،

والأقتداء بالخلفاء الراشدين خير من القول بالرأي .

**الثاني** : أنَّ من قبض شيئاً من دينه ينظر فيه فإنَّ كان بالغاً نصابةً ، أو كان عنده مال غيره وجبت فيه الزكاة ضمه إليه وزakah معه ، وإنْ كان ما حصل عليه من الدين لم يبلغ نصابةً عرف عدده حتى إذا تسلَّم قدرًا آخر من دينه ضمه إليه وزakah إنْ بلغ نصابةً .

## هـ - المال المستفاد :

إن المراد من المال المستفاد : مَا حصل عليه المسلم من إرث أو هبة أو  
عطية ، أو أجراً عمل أو كراء دلية أو سيارة ، أو أجراً منزل أو دكان هـ أو  
أرض وما إلى ذلك . فهل في هذا المال زكاة ؟ وهل يشترط له الحول ؟ وهل  
حوله خاص به ؟ أو هو حول ما عند صاحبه من مال سابق ؟

والجواب : أنه مادام هذا المال المستفاد عيناً أى ذهباً أو فضة أو عملة تقوم مقام الذهب والفضة فإن فيه الزكاة ، لأن الزكاة تجب في العين والحرث والماشية ، وهذا المال المستفاد عين فالزكاة واجبة فيه إذا بلا خلاف ، وأما الحول فعامة المسلمين من صدر الإسلام إلى اليوم على أنه شرط في زكاة المال المستفاد ، فمن استفاد مالاً يأثر أو هبة أو كراء أو إجارة أو عمل قام به فإن هذا المال لا يذكر حتى يحول عليه الحول ، أو يكون لل المسلم مال غيره حال عليه الحول فإنه يجمعه معه ويزكيهما معاً ، أما أن يذكر المال المستفاد فور استفادته بدون مرور الحول عليه فهذا مخالف

لِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ<sup>(١)</sup> ، فَقَدْ كَانَ أَبُو بَكْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(٢)</sup> إِذَا أَعْطَى النَّاسَ أَعْطِيَاتِهِمْ يَسْأَلُ الرَّجُلَ : هَلْ عَنْدَكَ مَالٌ وَجَبَتْ عَلَيْكَ فِيهِ الزَّكَاةُ ؟ فَإِنْ قَالَ : نَعَمْ . أَخْذَ مِنْ عَطَائِهِ زَكَاةً ذَلِكَ الْمَالُ ، وَإِنْ قَالَ : لَا ، أَسْلَمَ إِلَيْهِ عَطَاءَهُ وَلَمْ يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا ، وَمَعْنَى هَذَا أَنْ يَسْتَبْلِغَ بِمَا أَعْطَيَهُ مِنْ مَالٍ حَوْلًا كَامِلًا مِنْ يَوْمِ تَسْلِمِهِ .

وَهَذَا الَّذِي عَلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ مِنْ عَهْدِ نَبِيِّهِمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ الْيَوْمِ : أَنْ مِنْ اسْتِفَادَ مَالًا لَا يَزْكِيهِ حَتَّى يَحْوِلَ عَلَيْهِ الْحَوْلُ ، أَوْ يَكُونَ لَهُ مَالٌ وَجَبَتْ فِيهِ الزَّكَاةُ فَإِنَّهُ يَضْمِنُهُ إِلَيْهِ وَيَزْكِيْهَا مَعَنَّا .

فَالْمُسْلِمُ يَرِثُ الْمَالَ أَوْ يُعْطَاهُ هَبَةً أَوْ يَحْصُلُ عَلَيْهِ بِعَمَلٍ قَامَ بِهِ أَوْ بِاستِئْجَارٍ مِنْزِلَهُ أَوْ دَابِتَهُ أَوْ أَرْضَهُ فَإِنَّهُ يَنْفَقُ مِنْهُ عَلَى نَفْسِهِ وَأَهْلِهِ وَيَتَصَدِّقُ مِنْهُ فَإِذَا حَالَ الْحَوْلُ وَيَقْبَى مِنْهُ شَيْءٌ يَبْلُغُ نَصَابًا زَكَاةً ، أَوْ يَكُونُ لَهُ مَالٌ آخَرُ حَالٌ عَلَيْهِ الْحَوْلُ فَإِنَّهُ يَزْكِيهِ وَلَوْلَمْ يَحْلِ الْحَوْلُ عَلَى الْمَالِ الْمُسْتَفَادُ لِوُجُودِ مَالٍ سَابِقٍ وَجَبَتْ فِيهِ الزَّكَاةُ ، وَقَدْ تَقْدِمُ أَنَّ أَبَا بَكْرَ إِذَا أَعْطَى الرَّجُلَ سَأْلَهُ : هَلْ عَنْدَكَ مَالٌ وَجَبَتْ فِيهِ الزَّكَاةُ ؟ فَإِذَا قَالَ : نَعَمْ . أَخْذَ الزَّكَاةَ مِنْ أَعْطَيْتِهِ التَّى هِيَ مَالٌ مُسْتَفَادٌ .

وَلَوْ قَلَنَا بِزَكَاةِ الْمَالِ الْمُسْتَفَادِ فَورَ الْحُصُولِ عَلَيْهِ إِذَا بَلَغَ نَصَابًا لَكُنَا قَدْ أَنْظَلْنَا قَاعِدَةً شَرِيعَةً وَهِيَ الْحَوْلُ ، وَهَذَا مَالًا نَقْدَرُ عَلَيْهِ ، إِذَا اشْتَرَطَ الْحَوْلُ أَمْرٌ مَعْجَمٌ عَلَيْهِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ ، فَلَيْسَ مِنْ حَقِّ أَحَدٍ أَنْ يَسْقُطَهُ بِاجْتِهَادٍ . غَيْرُ أَنْ هَنَاكَ طَرِيقًا سَلِيمًا لَا يَبْأَسُ أَنْ يَوْجِهَ الْمُسْلِمَ إِلَيْهِ وَهُوَ أَنْ يَقَالُ لِذَي الدِّخْلِ الْكَبِيرِ مِنْ رُوَاتِبِ عَالِيَّةٍ إِبْرَادُ إِجَارَاتٍ كَبِيرٍ يُزِيدُ عَلَى نَفْقَةِ الْمُسْلِمِ إِنْ هَذِهِ الْأَمْوَالُ نِعْمَةٌ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى فَأَنْفَقْ مِنْهُ فِي وِجْهِ الْبَرِّ وَالْإِحْسَانِ ، وَلَا تَكْتِفُ

(١) خالف في هذا عثيان وواقفه ابن عباس رضي الله عنهما ثم انعقد الإجماع على أن المال المستفاد لا زكاة فيه حتى يحول عليه الْحَوْلُ وابن عباس قال بعدم اشتراط الْحَوْل في مسألة الاعطية السنوية ، التي كان الخلفاء يعطونها للمسلمين من بيت المال كل عام لاق كل مال مستفاد .

(٢) رواه مالك في الموطأ .

بالزكاة من الحول إلى الحول فإن في المال حقاً غير الزكوة . وقد قال رسول الله ﷺ لعمر رضي الله عنه : «إذا جاءك من هذا المال شيء وأنت غير مشرف ولا سائل فخذه وكل وتصدق» . فمثلك هذا التوجيه والإرشاد نافع ، ويصبح المسلم معه يتلقى من ماله أكثر من واجب الزكوة .

### و- زكوة الأوراق المالية :

إن المراد من الأوراق المالية تلك العمل المختلفة كالدولار والفرنك والدينار والريال والدرهم والجنيه والليرة والروبية المصنوعة من الورق أو النيكل أو الحديد ، وأصبحت بديلاً عن الدينار الذهبي والدرهم الفضي .

هذا وبما أن الجمهور من الفقهاء يرون ضمَّ الذهب إلى الفضة ، والفضة إلى الذهب في تكميل النصاب وإخراج الزكوة من أحد هما بدلًا عن الآخر فإنه لا مانع من تقويم العملة النقدية بالذهب أو الفضة وإخراج زكاتها بما قُوِّمت به إن بلغ نصاباً ، فإذا كان نصاب الذهب : سبعين جراماً كما تقدم وكان مابين العبد من العملة يساوى هذا القدر جاز إخراج زكاته بحساب نصاب الذهب ، كما أنه إذا كان نصاب الفضة أربعيناثة وستين جراماً - كما تقدم - وكان عند المرء المسلم مبلغ من العملة يساوى هذا القدر من الفضة جاز له أن يخرج زكاته بحسابه إذ هو في الحالين لا يعطى ذهباً ولا فضة ولكن يعطى عملة بلده من الريال أو الدرهم أو الدينار أو الجنيه مثلًا .

### بيان وتوضيح :

لقد علمنا بما سبق أن نصاب الذهب سبعون جراماً وذلك لأننا أخذنا بما قرره سلف الفقهاء المالكيَّة من أن الدينار زنته اثنتان وسبعين حبة شعير ، فأخذنا الاثنتين والسبعين حبة من الشعير فوزنها بميزان دقيق

فوجدنها تساوى ثلاثة جرامات ونصفا فضربنا في عشرين ديناراً نصاب الذهب الشرعى فكانت سبعين جراما . وعليه فمن كان لديه من العملة ما يساوى قيمة سبعين جراما من الذهب فقد وجبت عليه الزكاة، فيذكر ما عندك من العمل بنسبة ربع العشر أى اثنين ونصف في المائة وبهذا أصبح الأمر ميسراً سهلاً إذا ما على المسلم إذا حال الحول على ما عنده من المال الذي هو عمل في الغالب ما عليه إلا أن يأتي باائع ذهب ويسأله عن قيمة سبعين جراماً من الذهب أو أربعين إثنتين وستين جراماً من الفضة فإذا أعلمه بها نظر هل هذا المبلغ الذي ذكره له عنده أولا ؟ فإن وجده عنده علم أنَّ الزكاة وجبت عليه وزكي ما عنده وإن كان ما عنده أقل مما أخبره به بايع الذهب علم أن ماله لم يبلغ نصاباً وأنه لا زكاة عليه فيه .

الدينار وزنه بالشعيـر وزنه بالجرام الصابـ بالدينـار قدره بالجرـام الـواجب  
زيادة في التوضيـح لـينظر في الجـدول التـالـي رقم (١)

|   |    |    |    |    |    |
|---|----|----|----|----|----|
| 1 | V. | V. | V. | V. | V. |
|---|----|----|----|----|----|

وذلك لأننا لما عرفنا أن الدينار الشرعي زنته ٧٢ حبة شعير وزنها  
فوجدناها ثلاثة جرامات ونصفاً ، ضربناها في عشرين نصباً الذهب  
فوجدناها سبعين جراماً فعلمنا أنه نصاب الذهب . وبما أن الواجب هو  
ربع العشر ففي الأربعين جرام وفي الثلاثين جرام إلا ربعاً أي ثلاثة  
أرباع ، وهو الواجب في السبعين جراماً نصاب الذهب (١)

(١) ليعلم من يقرأ هذه الرسالة : أتمنا نظرنا في كتب الفقه القديمة والحديثة ، وأن مارجحناه من أن نصاب الذهب هو سبعون جراما ، ونصاب الفضة هو أربعين وستون جراما في حين أن من قاتل من يقول : نصاب الذهب خمسة وثمانون جراما ونصاب الفضة خمسة وخمسة وسبعين جراما .

ن ما حجته قائمه علم المقادير التالية :

لأن الآخذ بالآقا مه الأخطاء الدينية وأقمع للفقه المسلم

(ب) أن زنة الدينار ياثنين وسبعين حبة شعير وزنة الفضة بخمسين حبة وخمسين حبة عليه الفقهاء المالكية وهو أصبه وأبر

(ج) قيمة الخمسة والثلاثين جراما من الذهب تساوى ما يقارب ثلاثة آلاف ريال وزيادة من الريالات السعودية وهذا مبلغ لم يقل أحد اليوم انه نصاب الريالات او آية عملة اخرى وذلك لتكبره وكثافته !!!

كما أخذنا بتقدير المالكية في الفضة لأنضباطه وحياطته وسهولته ويسره ، إذ نصاب الفضة خمس أواق والأوقية أربعون درهما ، وعليه فمائة درهم هي نصاب الفضة ، والدرهم زنته خمسون وخمسا<sup>(١)</sup> حبة شعر وقد وزناها بالجرامات فكانت جرامين وثلاثة من عشرة ، فضربناها في المائتين نصاب الفضة الشرعى فوجدنها أربعين وستين جراماً .

وعليه فمن ملك من العمل المختلفة ما تساوى قيمة أربعين وستين جراما من الفضة فقد وجبت عليه الزكاة فليخرجها من عملته بنسبة ربع العشر أى اثنين ونصف في المائة .

وهذا جدول توضيحي لذلك رقم (٢) .

**الدرهم زنة بالشعر زنة بالجرام النصاب بالدرهم قدره بالجرام الواجب فيه**

|     |     |     |    |    |   |
|-----|-----|-----|----|----|---|
| ١١٠ | ٤٦٠ | ٢٠٠ | ٢٣ | ٥١ | ١ |
|-----|-----|-----|----|----|---|

وذلك آننا لما عرفنا أن الدرهم الشرعى زنته إحدى وخمسون حبة شعر ووزناه فوجدنها جرامين وثلاثة من عشرة ضربناها في مائتين نصاب الفضة بالدرهم فوجدنها أربعين وستين جراما . فعلمنا أنه نصاب الفضة ، وبما أن الواجب هو ربع العشر ، ففي الأربعين : عشرة جرامات ، وفي الستين : جرام ونصف الجرام ، وهو الواجب في الأربعين والستين جراما نصاب الفضة .

(١) تبيه : قد ذكرنا أن زنة الدرهم بالتقدير المالكى الذى اعتمدنا عليه وحياطته ويسره هو خمسون حبة شعر وخمسة ، غير أننا في الوزن والتقدير الغينا الكسر وأقمنا الحبة فجعلنا الكمية إحدى وخمسين حبة ، وذلك لاعتبارات التالية .

(أ) أن المسألة اجتهادية إذ هناك من قال بأكثر من هذا العدد .

(ب) أن الحب الشعير قد يختلف وزنه بغض النظر بحسب المحسب وعدمه ، فزيادة ثلاثة أخاس الحبة غير ضار . وحسبنا أن قدرنا الكمية الواجب فيها الزكاة باربعين وستين ومن القهاء من قدرها بخمسة وخمسة وستين جراما ومن هنا فلا خوف في زيادة ثلاثة أخاس حبة شعير في كل درهم .

## مصارف الزكاة

إن الجهات والأشخاص الذين تصرف لهم الزكاة مما تولى الله تبارك وتعالى بيانه ولم يكله إلى غيره ، وقد أجمل تعالى ذلك في آية واحدة من كتابه وهي قوله تعالى من سورة التوبه :

﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ، وَالْمَسَاكِينِ، وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا، وَالْمُؤْلَفَةِ قَلْوَبِهِمْ، وَفِي الرِّقَابِ، وَالْغَارِمِينَ، وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَابْنِ السَّبِيلِ، فَرِيضَةٌ مِّنَ اللَّهِ، وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾.

وهذا بيان ذلك :

١ - الفقراء : جمع فقير وهو من لا يجد كفايته وكفاية من يعول من زوجة وولد إن كان له زوجة أو ولد .

والمراد من الكفاية : ما يكفي من طعام وشراب ، وكساء ومسكن (٢) المساكين : جمع مسكين هل هو من له شيء لا يكفيه مؤونة حياته فيكون أحسن حالاً من الفقير ، أو هو من لا شيء له بالمرة ، ولا يقدر

على الكسب لزمانة أو عائق آخر فيكون أسوأ حالاً من الفقير ؟ في التفرقة بين الفقير والمسكين خلاف . ولذا لم يضر المسلم إذا لم يفرق بينها لاسيما وأن الجمهور على جواز إعطاء الزكاة لصنف واحد من الأصناف الثانية .

(٣) العاملون عليها : جمع عامل وهو من يعمل في جبائها وتحصيلها أو في كتابتها وتدوينها أو حراستها وحمايتها أو تفريقتها وتوزيعها . والأولى أن يكون العاملون عليها من بنى هاشم من آل البيت حتى يأخذوا كفايتها منها برسم الوظيفة لأن الصدقة لا تحل لهم لشرفهم ، إذ قال رسول الله ﷺ : «إن الصدقة لا تحل لآل محمد ، إنها أوساخ الناس » (١) .

(١) رواه البخاري ومسلم .

فالعاملون عليها يعطون أجر عملهم ولو كانوا أغنياء غير محتاجين ؛ إذ لكل عامل أجر وهم قد عملوا على جمعها وتفريقها فيعطون منها لقاء ذلك العمل .

(٤) المؤلفة قلوبهم وهم أناس يكون لهم شأن وخطر اجتماعي بمعنى أن لهم أثراً ما في الحياة الاجتماعية فيعطون من الزكاة دفعاً لشرهم ، أو جلباً لخيرهم وقد يكون أحدهم مؤمناً ضعيف الإيمان وقد يكون كافراً . فاللؤمن منهم يعطي ليسكن قلبه وطمئن نفسه بالإيمان فيقطع شره ويصل خيره . والكافر يعطي ليرغب في الإسلام ويدخل فيه ، أو يحترمه ويقف موقف المدافع عنه المناصر له .

والمؤلفة قلوبهم قد يوجدون أيام ضعف المسلمين وينقطعون أيام عزّة لذا فإن عمر رضي الله عنه قد أوقف جريان هذا المصرف لعزّة الإسلام على عهده .

(٥) في الرقاب : الرقاب جمع رقبة والمراد بها العبد أو الأمة يشتري بهما الزكاة ليتحقق فتكمل حرفيته ويتم تصرفه فيصبح عضواً نافعاً في الهيئة الاجتماعية ويتمكن من عبادة الله كحضور الجمع والجماعات والجهاد والحج والاعتصار وما إلى ذلك مما كان مقيداً عنه لا يمكنه آداوه مع الرق والعبودية لغيره . ولذا يتشرط أن يكون الرقيق مسلماً .

ويعطى العبد لتحرير كله أو بعضه إن كان مبعضاً . ويعطى المكاتب ما يتم به نجوم كتابته ليتم تحريره في أقرب وقت .

(٦) والغارمين جمع غارم وهو المدين لغيره بدين عجز عن سداده لقلة ذات يده فأهله ذلك فيعطي من الزكاة إذا كان قد ارتكب الدين لأحد أمريرين .

أولهما : إصلاح ذات البين <sup>(١)</sup>

ثانيهما : إصلاح نفسه وأهله <sup>(٢)</sup> فيكون ما أنفقه مرتکباً به الدين قد أنفقه

(١) المراد من إصلاح ذات البين أن يكون هناك خلاف بين جماعتين أو فردین فيتدخل المؤمن ليصلح بينهما فينقذ في سبيل إصلاح ذات بينهم أمولاً استدانها لذات بعضها .

فِي غَيْرِ مُعْصِيَةِ اللهِ تَعَالَى بِحِيثُ لَمْ يَنْفَقْهُ فِي حِرَامٍ ، وَلَا فِي إِسْرَافٍ أَوْ تَبْذِيرٍ .

(٧) فِي سَبِيلِ اللهِ الْمَرَادِ مِنْ سَبِيلِ اللهِ : الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ بِهَذَا فِسْرَهُ عَامَةُ أَهْلِ الْعِلْمِ فَيُشْتَرِى مِنَ الزَّكَاةِ الْعِتَادُ الْحَرَبِيُّ وَيُعْطَى الْمُجَاهِدُونَ الْمُطْعَوْعُونَ (٢) مَا يَسْدِدُ حَاجَتَهُمْ مِنَ الزَّكَاةِ وَالْحَقُّ عُمُرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَكَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ بِسَبِيلِ اللهِ فَيُعْطَى الْحَاجُ أَوْ الْمُعْتَمِرُ مَا يَسْاعِدُهُ عَلَى أَدَاءِ حَجَّهُ أَوْ عُمْرَتِهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ قَدْ حَجَّ فَرْضَهُ وَاعْتَمَرَ .

(٨) ابْنُ السَّبِيلِ الْمَرَادِ مِنْ ابْنِ السَّبِيلِ الْمَسَافِرِ يَحْتَاجُ فِي سَفَرِهِ إِلَى مَا يَوَاصِلُ بِهِ سَفَرَهُ حَتَّى عُودَتِهِ إِلَى بَلَادِهِ فَيُعْطَى مِنَ الزَّكَاةِ مَا يَسْاعِدُهُ عَلَى ذَلِكَ وَهُلْ يَشْرُطُ أَنْ يَكُونَ السَّفَرُ مَبَاحًا؟ نَعَمْ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ الْمُسْلِمُ قَدْ سَافَرَ لِغَرضِ صَحِيحٍ ، إِمَّا إِذَا كَانَ سَفَرُهُ لِمُعْصِيَةٍ فَلَا يُعْطَى مِنَ الزَّكَاةِ لِمَا فَعَلَ ذَلِكَ الْمُسَاعِدَةُ عَلَى الْمُعْصِيَةِ وَهَذَا مَا لَا يَحِيُّزُ وَلَا يَقُولُ عَلَيْهِ أَحَدٌ هَذِهِ مَصَارِفُ الزَّكَاةِ الثَّمَانِيَّةُ الَّتِي جَاءَتْ فِي الآيَةِ الْكَرِيمَةِ وَلَيْسَ هَنَاكَ

لِلْزَّكَاةِ مَصَارِفُ غَيْرِهَا ، غَيْرُ أَنْ هَنَاكَ مَسَائِلٌ يَنْبَغِي التَّبَيِّنُ إِلَيْهَا وَهِيَ :

١ - الْجَمِيعُ عَلَى جَوازِ دُفَعِ الزَّكَاةِ لِصَنْفٍ أَوْ أَكْثَرَ مِنَ الْأَصْنَافِ الثَّمَانِيَّةِ .  
وَلَيْسَ وَاجِبًا أَنْ تُوزَعَ الزَّكَاةُ عَلَى كُلِّ الْأَصْنَافِ الثَّمَانِيَّةِ فِي حَالِ وُجُودِهَا فِي وَقْتٍ وَاحِدٍ .

٢ - يَحِيُّزُ إِعْطَاءُ الْغَارِمِ مَا يَسْدِدُ كُلَّ دِينِهِ أَوْ بَعْضِهِ .

٣ - لَا يَحِيُّزُ إِعْطَاءَ الزَّكَاةِ لِكَافِرٍ أَصَالَةً أَوْ مُرْتَدًا ، وَلَا لِتَارِكِ الصَّلَاةِ لِلْقُولِ بِكُفَّرِهِ .

٤ - لَا يَحِيُّزُ إِعْطَاءَ الزَّكَاةِ لِغَنِيِّ لِقَوْلِ الرَّسُولِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « لَا حَظٌ فِيهَا لِغَنِيٍّ وَلَا لِقَوْيٍ مَكْتَسِبٍ » .

٥ - لَا يَحِيُّزُ إِعْطَاءَ الزَّكَاةِ لِمَنْ تَحْبُّ النَّفَقَةَ عَلَيْهِمْ كَالزَّوْجَةِ وَالْوَلْدِ وَالْوَالِدِيْنَ .

٦ - يَحِيُّزُ إِعْطَاءَ زَكَاةَ مَا لَهَا لِزَوْجِهَا إِنْ كَانَ فَقِيرًا لِإِعْطَاءِ امْرَأَةِ ابْنِ

(١) أَمَا الْمُنْدُونَ مِنَ الْمَرْتَقَةِ وَهُمُ الَّذِينَ يَأْخُذُونَ رَوَابِطَ شَهْرِيَّةً مِنَ الدُّولَةِ ، فَلَا يَعْطُونَ مِنَ الزَّكَاةِ .

- مسعود زكاتها لزوجها عبد الله وإقرار الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك .
- ٧ - لا يجوز إعطاء الزكاة لبني هاشم ، ولا بأس أن يوظفوا فيها ليأخذوا أجراً منهم مقابل عملهم .
- ٨ - لاتنقل الزكاة من بلد إلى بلد إلا من ضرورة تستدعي ذلك كمجاعة أو يكون إمام المسلمين هو الذي ينقلها لمصلحة العامة .
- ٩ - من استفاد مالاً وجبت فيه الزكاة في غير بلده أخرج زكاته في البلد الذي اكتسبه فيه، ولا ينقله إلى بلده إلا من ضرورة كما قدمنا .
- ١٠ - يجوز إعطاء الفقير من الزكاة ما يكفيه لعدة أشهر أو لسنة كاملة .
- ١١ - إذا كان الرجل معروفاً بقبوله الزكاة لظهور فقره لا بأس بعدم إعلامه بأن ما أعطيه من الزكاة وإنما وجب إعلامه بأن ما أعطاه إياه من الزكاة ، ثم هو إن شاء أمسكه أو رده إن علم أنه من غير أهل الزكاة .

### **صدقة الفطر**

**تعريفها ، وحكمتها :**

صدقة الفطر ، ويقال لها زكاة الفطر وزكاة النفوس والفطرة : هي صدقة يخرجها المسلم قبل صلاة عيد الفطر شكرًا لله تعالى على نعمة التوفيق لصيام رمضان وقيامه . يختتم بها المسلم عمل رمضان يرجو بركتها ومثوابتها ويعنى بها أخاه الفقير المسلم عن السؤال يوم العيد يوم فرح المسلمين بنعمة الإسلام .

**حكمها :**

صدقة الفطر واجبة على كل مسلم ذكرًا كان أو أنثى ، كبيراً أو صغيراً حراً أو عبداً ، تجب على المسلم وعلى من يعولهم وينفق عليهم من زوجة وولد وخادم .

فرضها رسول الله ﷺ وبين مقدارها كما جاء ذلك في حديث ابن عمر رضي الله عنها «فرض رسول الله زكاة الفطر من رمضان على الناس صاعاً من شعير على كل حر أو عبد ذكر أو أنثى من المسلمين». **بيان مقدارها :**

زكاة الفطر صاع أو أربعة أمداد ، والمد : حفنة الرجل المعتدل غير قابض أصابعه ولا باسطتها حديث ابن عمر في الصحاح : « صاعاً من شعير » الحديث . والأحوط أن يزيد على أربع حفنات مثل نصف حفنة لاحتمال نقصان حفنة الرجل اليوم عن حفنة الرسول صلى الله عليه وسلم .

**بيان ماتخرج منه :**  
تخرج زكاة الفطر من غالب قوت أهل البلد من بُرّ أو شعير أو أرز أو تمر أو زبيب أو إقط<sup>(١)</sup> ولا خلاف في هذا . وكل ما كان أجود فهو خير وأفضل .

**هل يجوز إخراجها نقوداً؟**

الجمهور على عدم الجواز وهو الصحيح لأن النبي ﷺ لم يذكر ديناراً ولا درهماً وكان التعامل بها قائماً . غير أنه إذا تعذر إخراج الطعام يجوز ضرورة إخراج النقدين بدلاً عن الطعام حتى لا تتغطى الفريضة .  
**وقت إخراجها :**

وقت إخراج زكاة الفطر المستحب : مابين صلاة الصبح وصلاة العيد : ويجوز إخراجها قبل ذلك ، إذ تجب زكاة الفطر بدخول ليلة العيد وإخراجها بعد صلاة العيد فما دون ذلك إلى الغروب مجزئاً حديث السنن : فرض النبي ﷺ صدقة الفطر طهرا للصائم من اللغو والرفث وطعمه للمساكين ، من أداتها قبل صلاة العيد فهي زكامة ومن أدتها بعد

(١) الإقط : اللبن المجفف .

صلاة العيد فهى صدقة من الصدقات .  
ويحرم تأخيرها عن يوم العيد إلا لضرورة كغية المال أو أحدها ، وذلك  
ل الحديث : « أغنوهם في هذا اليوم عن المسألة » .  
كما يجوز إخراجها قبل يوم العيد بيوم أو يومين أو ثلاثة لحديث مالك  
عن نافع أن ابن عمر رضى الله عنها كان يبعث بزكاة الفطر إلى الذى تجمع  
عنه قبل الفطر بيومين أو ثلاثة

### صرفها :

صرف زكاة الفطر على الصحيح أنه الفقراء والمساكين لحديث  
« أغنوهם - يعني المساكين - في هذا اليوم عن المسألة » إلا أن يرى الإمام  
غير ذلك فهو له ؛ إذ تصرفه مبني على أساس المصلحة العامة للمسلمين ،  
إذ من الجائز أن تجمع زكاة الفطر ويتولى الإمام إخراجها حيث يرى الفرع  
للMuslimين .

### مسائلان :

الأولى : يجوز إعطاء زكاة الفطر الواحدة إلى اثنين من الفقراء أو أكثر ،  
كما يجوز إعطاء عدة فطارات إلى فقير واحد وهو مذهب الجمهور .  
الثانية : تسقط زكاة الفطر عن من لم يكن له فضل عن قوته وقوت من  
يعول يوم العيد ، وتحبب على من يكون له فضل عن قوته وقوت من يعول  
يوم العيد .

الفهرس

الموضوع

1

مقدمة الرسالة

|    |                                                  |
|----|--------------------------------------------------|
| ٥  | حكم الزكاة                                       |
| ٦  | حكمة الزكاة                                      |
| ٧  | عقوبة مانع الزكاة                                |
| ٩  | ما تجب فيه الزكاة من المال                       |
| ١٠ | شروط وجوب الزكاة                                 |
| ١٣ | بيان كيفية زكاة الماشية                          |
| ١٣ | الإبل                                            |
| ١٥ | البقر                                            |
| ١٥ | الغنم                                            |
| ١٦ | تنبیهات هامة في بيان الوقف                       |
| ١٧ | ضم الأنواع إلى بعضها في الزكاة                   |
| ١٧ | الخليطان يتراوّدان بالسوية                       |
| ١٧ | لا يجمع بين مفترق ولا يفرق بين مجتمع خشيه الزكاة |
| ١٨ | الخييل لا زكاة فيها                              |
| ١٨ | السخال تعد على صاحبها ولا تؤخذ منه               |
| ١٩ | الثمار                                           |
| ٢٠ | الواجب في زكاة الثمار والحبوب                    |
| ٢١ | تنبیهات هامة تتعلق بزكاة الثمار                  |
| ٢١ | الحبوب                                           |

|    |                               |
|----|-------------------------------|
| ٢١ | ثلاثة تنبهات في زكاة الحبوب   |
| ٢٢ | بيان كيفية زكاة النقددين      |
| ٢٢ | <u>الذهب</u>                  |
| ٢٣ | <u>الفضة</u>                  |
| ٢٤ | عروض التجارة                  |
| ٢٦ | الديون                        |
| ٢٦ | نبهات هامة في ذلك             |
| ٢٧ | المال المستفاد                |
| ٢٩ | زكاة الأوراق المالية          |
| ٢٩ | بيان وتوضيح لزكاة الأوراق     |
| ٣٢ | مصارف الزكاة                  |
| ٣٥ | <u>صدقة الفطر</u>             |
| ٣٥ | تعريفها وحكمتها               |
| ٣٥ | <u>حكمها</u>                  |
| ٣٦ | بيان مقدارها                  |
| ٣٦ | بيان ما تخرج منه              |
| ٣٦ | هل يجوز إخراجها نقودا         |
| ٣٦ | <u>وقت إخراجها</u>            |
| ٣٧ | <u>مصرفها</u>                 |
| ٣٧ | إعطاء الفطرة إلى أكثر من واحد |
| ٣٧ | أعطاء عدة فطارات إلى واحد     |



● ● ● الرسالة الثالثة

هكذا  
الحج المبرور والزيارة



بِسْمِ اللَّهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَالصَّلَاةُ وَسَلَامٌ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَيَعْدُ  
أَخْرِيَ الْمُسْلِمِ . . . إِذْ أَرْدَتَ أَنْ يَكُونَ حَجْكَ مَبْرُورًا تَخْرُجُ بِهِ مِنْ  
ذَنْبِكَ كَيْوَمْ وَلَدْتَكَ أُمَّكَ ، وَيَكُونُ جَزَاؤُكَ عَنْهُ الْجَنَّةَ فَاتَّبِعْ كَيْفِيَّةَ  
الْحَجَّ التَّالِيَّةَ :

إِذَا عَزَّمْتَ عَلَى الْخَرُوجِ إِلَى مَكَّةَ فَقْلُمُ أَظْفَارِكَ وَتَنْظُفُ ،  
وَاغْتَسِلْ وَالْبَسْ إِذَارًا وَرَدَاءَ نَظِيفِينَ ، وَالْبَسْ نَعْلَيْنَ ، وَإِذَا وَصَلْتَ  
إِلَى الْمِيقَاتِ «أَبَارَ عَلَى» فَصُلْ رَكْعَتِينَ ، ثُمَّ انْوَسْكَ ، وَإِنْ  
كُنْتَ تَرِيدُ التَّمْتُعَ - وَهُوَ أَفْضَلُ - فَلَبِّ قَائِلًا : لَبِيكَ اللَّهُمَّ  
عُمْرَةُ . وَإِنْ كُنْتَ تَرِيدُ الْأَفْرَادَ - وَهُوَ أَفْضَلُ مَنْ اعْتَمَرَ قَبْلَ أَشْهَرِ  
الْحَجَّ - فَقُلْ : لَبِيكَ اللَّهُمَّ حَجَّاً . وَإِنْ كُنْتَ تَرِيدُ الْقُرْآنَ - وَهُوَ  
أَفْضَلُ أَنْ سَقَتْ مَعَكَ هَدِيَاً - فَقُلْ لَبِيكَ اللَّهُمَّ حَجَّاً وَعُمْرَةً . ثُمَّ  
وَاصْلِ التَّلْبِيَّةَ .

لَبِيكَ اللَّهُمَّ لَبِيكَ ، لَبِيكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبِيكَ ، إِنَّ الْحَمْدَ  
وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ ، لَا شَرِيكَ لَكَ .

وَإِنْ كَانَ خَرُوجُكَ إِلَى مَكَّةَ بِطَرِيقِ الْجَوَفِنْتَنْظُفُ وَاغْتَسِلْ وَالْبَسْ  
إِذَارَكَ وَرَدَاءَكَ وَنَعْلَيْكَ وَصُلْ رَكْعَتِينَ بِمَسْجِدِ الْمَطَارِ وَارْكِبْ  
طَائِرَتَكَ ، إِذَا ارْتَفَعَتِ الطَّائِرَةُ مِنْ أَرْضِ الْمَطَارِ وَفَارَقَتْهُ بِقَدْرِ دَقِيقَةِ  
فَانَّوْسْكَ وَلَبِّ وَوَاصِلِ التَّلْبِيَّةِ حَتَّى تَصُلُّ إِلَى مَكَّةَ الْمُكَرْمَةِ وَاحْذَرْ  
وَأَنْتَ حَمْرَمَ مَا يَلْسِي :

لَبِسِ الثِّيَابَ ، تَغْطِيَةِ الرَّأْسِ ، مَسِ الطَّيِّبِ ، قَصِ الشِّعْرِ ،  
قَلْمِ الظَّفَرِ ، مَبَاشِرَةِ النِّسَاءِ . النُّطُقُ بِفَحْشَ . وَأَكْثَرُ مَنْ فَعَلَ مَا  
يَلْسِي :

التَّلْبِيَّةُ ، الدُّعَاءُ ، الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ ، الصَّدَقَةُ ، بَذْلُ  
الْمَعْرُوفِ مِنْ قَوْلٍ وَفَعْلٍ . وَإِذَا وَصَلْتَ مَكَّةَ الْمُكَرْمَةَ فَتَطَهَّرْ وَاقْصِدْ

المسجد الحرام ، فإذا وصلته فادخل من أى أبوابه تيسر لك وقدم رجلك اليمنى وقل : بسم الله ، اللهم صل على محمد واله ، اللهم اغفر لى ذنوبي ، وافتح لى أبواب رحمتك . وإذا رأيت البيت - حرسه الله - فقل اللهم أنت السلام ومنك السلام فحينما ربنا بالسلام ، اللهم زد هذا البيت تشريفاً وتعظيمها وتكريراً ومهابة وبراً وزد من شرفه وكرمه من حجه أو اعتمره تشريفاً وتعظيمها وتكريراً ومهابة وبراً ثم ادخل المطاف كاسفاً عن كتفك الأيمن وتقديم الى الحجر الاسود وقبله إن تيسر أو المسه بيده أو أشر اليه ناريا الطواف . ثم طف جاعلاً البيت عن يسارك قائلاً : بسم الله والله أكبر اللهم ايماناً بك وتصديقاً بكتابك ووفاء بعهدك واتباعاً لسنة نبيك محمد ﷺ وواصل طوافك مهولاً في الأشواط الثلاثة الأولى وماشياً في الأربعية الباقية تدعوا بها فتح الله عليك وتختم كل شوط بدعاء : ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار وكلما مررت بالركن اليهاني لسته بيده وبالحجر الاسود قبلته أو لسته أو أشرت اليه حسب امكانك وإذا فرغت من الطواف سبعة أشواط فأنت مقام ابراهيم فصل خلفه ركعتين ولو بعيداً منه . تقرأ في الأولى الفاتحة والكافرون ، وفي الثانية الفاتحة والصمد ، ثم إيت زرم فاشرب منه وأكثر وادع بعد الشرب بما تحب من الخير وان قلت اللهم إنى أسألك علماً نافعاً ورزقاً واسعاً ، وشفاء من كل داء وعافية من كل بلاء فحسن ، ثم تخرج إلى المسعى من باب الصفا تالياً قول الله تعالى : « إن الصفا والمروة من شعائر الله .. إلى عليم » (١) . فإذا وصلت الصفا فاصعده واستقبل البيت وارفع يديك قائلاً : الله أكبر (ثلاثة) لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل

(١) تمام الآية : فمن سجّلَ البيت أو اعتمدَه فلا جناح عليه أن يطوف بهما . ومن نفعَ خيراً : فإنَّ الله شاكِرٌ على مَا يَعْمَلُ.

شىء قدير . لا إله إلا الله وحده ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، وادع بها شئت من الخير ، وانزل ساعياً الى المروءة ، واذا كنت بين الميلين الأخضرین فخبت ( أى مسرعا دون الركض ) واذا وصلت الى المروءة فاصعده واستقبل البيت وقل ما قلته على الصفا ثم انزل ساعياً الى الصفا . وهكذا حتى تتم سبعة أشواط بثماني وقفات ( أربع على الصفا وأربع على المروءة ) واذا فرغت من السعي فقصر شعرك « ان كنت متمنعاً » والبس ثيابك فقد تمت عمرتك وان كنت مفرداً أو قارنا ، فلا تقصص ولا تحمل ، وإنما إبق على إحرامك حتى ترمي جرة العقبة يوم النحر .

تنبيه : أنبهك أخي المسلم الى ان شأن مكة والحرم عظيمان فاحذر أن ترتكب فيها أي ذنب ، فإن الله تعالى يقول : « ومن يرد فيه بالحاد بظلم ندقه من عذاب أليم » فإياك والكذب والظلم والفحش وسماع الأغانى والباطل وحلق لحيتك وأذية عباد الله في بيته وحرمه .

هذا اذا كان يوم التروية ثامن الحجة فاغتسل وتحبرد من ثيابك والبس إحرامك ( ان كنت قد تحملت ) وانو الحج ملبسا به واخراج الى منى ضحى ملبساً بيت بها واقض جل هذا الوقت في التلبية والدعاة والصلاوة والسلام على النبي ﷺ . واذا صليت الصبح من يوم عرفة ( تاسع الحجة ) خرجت الى عرفة فنزلت بها ، واذا امكنتك أن تأتى مسجد نمرة فتصلى الظهر والعصر مع الإمام جمعاً وقصرها فافعل فإنه خير . ثم توجه بعد ذلك الى جبل الرحمة فقف به مستقبلاً القبلة وقف حيث تيسر لك الوقوف لأن عرفة كلها موقف ، وأكثر من الذكر والدعاة وأفضل الذكر : لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شئ قدير ، حتى اذا غربت الشمس افضت من عرفات الى مزدلفة فإذا وصلت

فصل المغرب والعشاء قصراً ( جمع تأخير ) ثم بت فيها وإذا صليت الصبح وقفت مستقبلاً القبلة تذكر الله تعالى كثيراً وتدعوه الى قرب طلوع الشمس ثم تنفر الى منى بعد ان تلتقط ان شئت سبع حصيات لرمي جمرة العقبة ، واذا وصلت الى منى فارم جمرة العقبة قبل الزوال بسبع حصيات تكبر مع كل حصاة ( الله اكبر ) فإذا فرغت نحرت هديك وحلقت رأسك ولبسن ثيابك وقصدت مكة المكرمة لطواف الافاضة ، فإذا وصلتها فطف بالبيت حرسه الله كما طفت عند قدومك غير انك لا تكشف عن كتفك ولا تهرول فإذا فرغت فصل ركعتين خلف المقام وانخرج الى المسعي فاسع ان كنت حججت متمتعاً وان كنت مفرداً او قارناً فإن سعيك الأول يحيزك ، ثم عد الى منى لتبيت بها ثلاثة ليال ، وقد تم حجتك .

وإذا زالت الشمس من اليوم التالي للعيد فارم الحمرات الثلاث كل جمرة بسبع حصيات تكبر مع كل حصاة ، وتدعوا بعد الفراغ من الرمي عند كل جمرة إلا جمرة العقبة فلا تدع بعدها وابداً في الرمي بالجمرة الصغرى التي تلى مسجد الحيفي واختتم بجمرة العقبة ، وهكذا افعل في اليوم الثاني . وان شئت تعجلت فخرجت من منى ( قبيل الغروب ) الى مكة وان شئت بت ورميت في اليوم الثالث ، ثم أتيت مكة المكرمة لطواف الوداع . وعندما تعزم على السفر طف طواف الوداع على النحو الذى طفته في طواف الافاضة ، ثم اخرج عائداً الى بلادك قائلاً : آبيون تائيون عابدون لربنا حامدون ، لا إله الا الله وحده ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده .

تبیهات

- ١ - لاتطف إلا وأنت متواضيء ، وأما السعي فيجوز بدون  
وضوء .

٢ - لاتترك التلبية في ذهابك من مكة الى منى ، ومن منى  
الى عرفات ، ومن عرفات الى مزدلفة ، ومن مزدلفة الى منى حتى  
ترمى جمرة العقبة ، ثم استبدل بها التكبير بعد الصلوات الخمس  
أيام منى الثلاثة .

٣ - لا تخرج من عرفات قبل غروب الشمس .

٤ - بت بمزدلفة واذا كنت مضطرا الى الخروج منها فعل  
الأقل انزل بها وصل العشائين واسترح بها الى أن يمضى جزء كبير  
من الليل واذكر الله وادع ثم اخرج منها الى منى .

٥ - لا ترم قبل الزوال ، وان اضطررت اني التأخير فآخر الى  
المساء .

٦ - العاجز والمريض ينبع من يرمى عنه ولا حرج .

٧ - يجوز أن تشترط أثناء احرامك فتقول : لبيك اللهم  
لبيك على من الأرض حيث تحبسنى ، فإنه إن نزل بك حادث  
منعك من مواصلة الحج تحللت ولا شيء عليك .

٨ - يجوز للمفرد والقارن تأخير السعي الى ما بعد طواف  
الإضافة إن لم يتيسر بعد طواف القدم .

٩ - علامه قبول حجك أن تجد نفسك عند رجوعك الى  
بلدك تحب الخير وتعمله وتكره الشر وتحتنبه ، تلازم المساجد  
والصلاوة فيها ، وتبعد عن المفاهيم والجلوس فيها .



## الزيارة

أخرى المسلم . وإذا أردت أن تكون زيارتك مقبولة ثاب عليها  
فاتبع فيها ما يلى :

إذا عزمت على الزيارة فانو زيارة المسجد النبوى الشريف أولاً ،  
ثم اذا وصلت المدينة فانو التشرف بالوقوف على قبر النبي ﷺ  
والسلام عليه وعلى صاحبيه ، إذ الزيارة طاعة وكل طاعة تحتاج الى  
نية . وإذا وصلت فتطهر وادخل المسجد النبوى مقدماً رجلك  
اليمنى قائلاً : « بسم الله والصلاه والسلام على رسول الله ،  
اللهم اغفر لي ذنبي وافتح لي أبواب رحمتك ، ثم ايت الروضة  
الشريفة أو ما جاورها من المسجد وصل ركعتين ، فإذا فرغت  
فاقتصر الحجرة الشريفة واستقبل المواجهه وسلم على النبي ﷺ  
 قائلاً السلام عليك أبى النبي ورحمة الله وبركاته ، صلى الله عليك  
وعلى آنک وأزواجك وذرياتك أجمعين » .

ثم سلم على أبي بكر بكر قائلاً « السلام عليك أبا بكر الصديق  
صفى رسول الله وثانية في الغار » .  
ثم سلم على عمر قائلاً : « السلام عليك عمر الفاروق ورحمة  
الله وبركاته » .

ثم انصرف في أدب ، واجلس في ناحية المسجد ، وادع الله  
تعالى واسأله من خير الدارين وبهذا تمت زيارتك ( وإن شئت  
أقمت بالمدينة لتكثر من الصلاة في مسجد رسول الله ﷺ فإن في  
ذلك أجرًا كبيراً وخيراً كثيراً ) . وإن أمكنك زيارة مسجد قباء  
للصلاة فيه فافعل فإن الصلاة فيه كأجر عمرة . وإن زرت قبور  
الشهداء بأحد وقبور أزواج النبي ﷺ وبناته وأصحابه والمؤمنين  
بالبيع فحسن . وأنبهك أخيراً إلى ما يلى :

- ١ - لا ترفع صوتك عند السلام على الرسول ﷺ ولا في مسجده أبداً .
- ٢ - لا تفعل ما يفعله الجهال من طول الوقوف عند القبر الشريف والدعاء ورفع الصوت وإنما سلم كما بينت لك وانصرف واجلس في المسجد وادع بما شئت من الخير ، تأدبا مع الرسول ﷺ
- ٣ - لا تكثر من التردد على القبر الشريف ومزاحمة الزائرين عنده وأذيهم ، فإنه يكفيك أن تزوره عند قدومك ، وعند سفرك إلى بلادك ، وأكثر من الصلاة والسلام على رسول الله وآلته وأنت جالس مستقبل القبلة في مسجده الشريف ، وأكثر من دعاء الله تعالى بالخير لك ولإخوانك المسلمين ولمن قدم لك هذه النصيحة في هذا البيان :

أبو بكر الجزائري غفر الله له

وعفأ عنه أمين



● ● الرسالة الرابعة

حسن المقال في ثبوت رؤية الهمال



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة

الحمد لله فاللَّهُ أَكْبَرُ ، وَجَاءَنَا بِالنَّوْفِ ، وَجَاءَنَا بِاللَّيْلِ سَكَنًا ، وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ حَسِيبانَا ، وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ . وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى النَّبِيِّ الْأَمِينِ مُحَمَّدٍ  
الْمَبْعُوثُ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحَابِهِ أَجْمَعِينَ .

وبعد : فقد كثُر في هذه الأيام القيل والقال ، حول ثبوت رؤية  
الهلال ، وتوحيد الفطر والصيام . واضطربت لذلك نفوس ، وحاررت له  
عقُول وأفكار ، وتطلع المسلم إلى معرفة الحق في هذه القضية الإسلامية .  
وكان لابد من الكلمة شافية ( وإن لم تكن كافية ) تثير الطريق ، وتهدي إلى  
معرفة الحق في هذه المسألة التي أصبحت تُحدِثُ في كل عام مشاكل وتشير  
تساؤلات وأصبح لها - فعلاً - آثار سيئة في بعض بلاد المسلمين . وما كان  
مثل هذه ليكون لو عرف الحق في هذه المسألة قبلته نفوس المسلمين .  
فكتبت هذه الكلمة إسهاماً مني في حل هذه المشكلة ، وهي تدور على

سؤالين اثنين :

بِمِ يَثْبِتُ الصُّومُ وَالإِفْطَارُ ؟ وَهَلْ تَوْحِيدُ الصِّيَامَ وَالإِفْطَارَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ  
مَعَ تَبَاعُدِ دِيَارِهِمْ مُمْكِنٌ ؟

وَبِسْمِ اللَّهِ تَعَالَى أَقُولُ : إِنَّهُ بِمَعْرِفَةِ مَا يَثْبِتُ بِهِ الصِّيَامُ وَالإِفْطَارُ شَرِيعاً  
وَاللتَّزَامُ بِهِ تَنَحُّلُ هَذِهِ الْمُشَكَّلةِ الْعَوِيقَةِ الْخَلُ ، الَّتِي أَوجَدَتْ مَتَاعِبَ  
لَبَعْضِ الْمُسْلِمِينَ فِي بَلَادِهِمْ .

وأما مسألة توحيد الصيام والإفطار بين المسلمين على اختلاف بلادهم وتنائي ديارهم فهي في الحقيقة مشكلة ليس مما ينبغي للمسلمين أن يرهقوا أنفسهم في البحث عن حلها - كما سنبينه إن شاء الله تعالى أثناء البحث فيها .

هذا - والله تعالى أسأل أن ينفع إخوة الإسلام حكوماتٍ وشعوبًا بهذه الرسالة التي حملت إليهم كلمة الحق واضحة ، والمعرفة سهلة ميسرة اللهم آمين . وسلام على المرسلين . والحمد لله رب العالمين .

---

## السؤال الأول

### بم يجُب الصوم والإفطار؟

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله . وبعد فإن الصيام عبادة محضة تَبَعَّدُ الله تعالى بها الأمم والشعوب قبل هذه الأمة ، وعلته حصول ملكة التقوى التي بها يقى العبد نفسه خزى الدنيا وعداب الآخرة . قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَمُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامَ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لِعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ ، أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ ﴾<sup>(١)</sup> .

وقد عَيَّنَ الله تعالى زِمنَ هذه العبادة وأنها شهر رمضان فقال عز وجل : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ ، وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلِيَصُمِّمْهُ ﴾<sup>(٢)</sup> .

وحدد وقتها وأنه من طلوع الفجر إلى غروب الشمس من كل يوم من شهر رمضان فقال عز من قائل : ﴿ وَكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّىٰ يَبْيَنَ لَكُمُ الْخِيطُ الْأَيْضُ مِنَ الْخِيطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ، ثُمَّ أَتُمُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيلِ ﴾<sup>(٣)</sup> . وبين الرسول ﷺ معنى قوله تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلِيَصُمِّمْهُ ﴾ وأنه رؤية هلال رمضان وسواء رآها الفرد المسلم أو رآها غيره ، وببلغه وهو حاضر غير مسافر ، وصحيح غير مريض .

فقال ﷺ : « إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَصُومُوهُ ، وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطُرُوا فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدِرُوا لَهُ »<sup>(٤)</sup> . وقال : « صُومُوا لِرَؤْيَتِهِ وَأَفْطُرُوا لِرَؤْيَتِهِ فَإِنْ

(١) الآية من سورة البقرة .

(٢) الآية من سورة البقرة .

(٣) الآية من سورة البقرة .

(٤) رواه مسلم .

غَبَّى عَلَيْكُمْ فَكَمْلُوا عِدَّةِ شَعْبَانَ ثَلَاثَيْنَ »<sup>(٥)</sup> . وَقَالَ : « الشَّهْرُ تَسْعَ وَعَشْرُونَ لَيْلَةً فَلَا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوُهُ إِنَّ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمَلُوا الْعِدَّةِ ثَلَاثَيْنَ »<sup>(٦)</sup> . وَقَالَ : « إِنَّ أَمَّةً لَا نَكْتُبُ لَا نَحْسُبُ الشَّهْرَ هَكُذَا وَهَكُذَا مَرَّةً تَسْعَةً وَعَشْرِينَ ، وَمَرَّةً ثَلَاثَيْنَ » .

وَهُنَّ يَتَكَبَّرُونَ عَنِ صِيَامِ يَوْمِ الشَّكْ فَقَدْ أَخْرَجَ أَبُو دَاوُدُ وَالْتَّرمِذِيُّ وَالْبَخَارِيُّ تَعْلِيقًا عَنْ عَمَّارِ بْنِ يَاسِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَوْلَهُ : « مِنْ صَامَ الْيَوْمَ الَّذِي يَشَكُ فِيهِ فَقَدْ عَصَى أَبَا الْقَاسِمِ » .

وَأَجَازَ الصِّيَامُ بِرُؤْيَا الرَّجُلِ الْوَاحِدِ فَقَدْ رَوَى أَبُو دَاوُدُ وَالْتَّرمِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ أَنَّ أَعْرَابِيَا جَاءَ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ رَأَيْتَ الْهَلَالَ ، فَقَالَ : أَتَشَهِّدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأَنَّ حَمْدًا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ : نَعَمْ . قَالَ : يَابْلَالُ أَذْنَنِ فِي النَّاسِ فَلِيَصُومُوا غَدَّاً » .

وَعَلَى ضَوْءِ هَذِهِ النَّصْوَصِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ ، وَالَّتِي صَامَ عَلَيْهَا الْمُسْلِمُونَ وَأَفْطَرُوا أَرْبَعَةَ عَشَرَ قَرْنَاهُ وَبَعْضَ سَنَوَاتِ نَقْرَرِ الْحَقَائِقِ التَّالِيَّةِ . وَفِيهَا الجَوابُ الشَّافِعُ عَنْ سُؤَالِنَا السَّابِقِ : بِمِنْ يَجِبُ الصُّومُ وَإِلَّا فَطَارَ؟

---

(٥) رواه الشيبان وغبي بفتح الغين وكسر الباء مخلفة بمعنى غم عليكم أي حال دون الرؤية سحلب أو ضباب وفتر.

(٦) رواه مسلم.

الحقيقة الأولى  
لا يجب صيام ولا إفطار  
إلا بيقين الرؤية

بسم الله وبعد فإن صيام رمضان كإنهائه لا يتم شرعاً وديننا إلا بيقين دخول شهر رمضان وانقضائه ، لأن الصوم عبادة حضرة فلا تصح في غير زمنها إذ المقصود منها تطهير النفس وتزكيتها ، ولا يتم ذلك ولا يحصل من العبادة إلا إذا أديت في وقتها المحدد لها بيقين مع استيفاء باقي شروطها .  
واليقين في ثبوت الصيام أو الإفطار يتم بأحد شيئين لا ثالث لهما وهما :  
**الأول** : الرؤية أي رؤية الاهلال بالعين المجردة ، وذلك في حال الصحو للسماء ، وعدم السحاب والغيم والفتر ، وذلك بأن يرى الاهلال عدل من المسلمين وإن خفت العدالة في الناس لغلبة الجهل وعدم التربية الدينية استكثر من الشهود .

وقولنا : بالعين المجردة يخرج الرؤية بالمجاهر ومكبرات النظر فإنه لا يعتد بها لأن الله تعالى ورسوله ﷺ لم يكلفانا بها فيه عسر ومشقة ولم يتبعدنا الله تعالى بها فيه الخرج قال تعالى :

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي الدِّينِ مِنْ حَرْجٍ ﴾ . ومطالبة المسلم بالتخاذل تكبر المرئيات من العسر والخرج المنتفي بنص الكتاب العزيز . والرسول ﷺ قال : « صنموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته » وهو لا يعني بقوله هذا إلا الرؤية بالعين المجردة حسب واقع الذين خاطبهم بهذا اللفظ الكريم من نبي رحيم .

**الثاني** : إكمال شعبان ثلاثة أيام للصيام وإكمال رمضان ثلاثة أيام للإفطار ، وذلك في حال وجود غيم أو سحاب ليلة الثلاثاء من شعبان أو رمضان . ودليل هذه قوله ﷺ : « إِنْ غَمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدِرُوا لَهُ » . وفي

بعض الفاظ الحديث المروي بها « فاكملوا عدة شعبان ثلاثة يوماً ». وعبارة « فاقدروا » تدل على إكمال شعبان في حال الغيم ثلاثة وإكمال رمضان كذلك ثلاثة في حال السحاب أو القراء أو الغيم ، إذ لا فرق بين الصيام والإفطار ، لأنه لا يصوم إلا رمضان ولا يفطر إلا شوال .

وبما تقدم يتقرر مبدأ أن لا صيام ولا إفطار إلا بيقين ، وهو مدلول قوله عليه السلام : « صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته » المقرر لمبدأ اليقين في الصوم والإفطار ، إذ اليقين ثبت برؤية الهلال ، أو بإكمال الشهر ثلاثة يوماً ، إذ لا شهر أكثر من ثلاثة يوماً وعليه فمته إكتمل شعبان أو رمضان ثلاثة يوماً كان الصيام أو الإفطار يقينياً لا شك فيه .

وهذا هو المطلوب للعبادة ذات الوقت المحدد لا يصح وقوعها إلا فيه وبيقين تام . فمن شك في طلوع الفجر لا يصح أن يصل الصبح حتى يتيقن طلوع الفجر . ومن شك في غروب الشمس لا يصل المغرب إلا بعد اليقين من غروب الشمس . لما تقرر من أن العبادة لا تثمر زكاة النفس وطهارة الروح إلا إذا استوفت شروطها من الوقت وغيره إذا كانت مرتبطة بوقت معين .

---

## الحقيقة الثانية

### الشهر تسعة وعشرون يوماً أو ثلاثون

إن كون الشهر لا تزيد أيامه على الثلاثين يوماً ولا تنقص على التسعة والعشرين (أمر مسلم) لا نزاع فيه . ومرد ذلك إلى تنقل القمر في منازله ، فإذا كان آخر منازله أصابه الم الحق الذي هو أشبه بالكامل فلا يرى ليلة الثلاثين فيكون الشهر تسعة وعشرين يوماً . ويرى أحياناً ليلة الثلاثين فيكون الشهر تسعة وعشرين يوماً قال تعالى : ﴿وَالْقَمَرُ قَدْرُنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ الْعَرْجُونَ الْقَدِيمَ﴾ ، وقال عز وجل : ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدْرَهُ مَنَازِلٌ لَتَعْلَمُوا عَدْدَ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ ، مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ ، يَفْصِلُ الْآيَاتَ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ .

قرر هذه الحقيقة العلمية النبي ﷺ بقوله : « الشهر تسعة وعشرون يوماً فإذا رأيتم اهلال فصوموا . وإذا رأيتموه فافطروا فإن غم عليكم فاقدروا له » (١) . وقال ﷺ : « الشهر هكذا ، وهكذا ... مرة تسعة وعشرين يوماً ، ومرة ثلاثين » (٢) .

وهكذا تتقرر هذه الحقيقة العلمية بما لا يتطرق إليه الشك بحال وهو أنَّ الشهر كما أراد الله وعز وجل يكون بحسب سُنة الله تعالى في الملال من كونه يبدو صغيراً ، ويتكامل حتى يكون بدرأً ، ثم يتناقص حتى يصيغ الم الحق في آخر أيامه وهي أيام الشامن والعشرين والتاسع والعشرين والثلاثين . وبغض النظر عن السبب الناشئ عنه ذلك ، فإنَّ الشهر يكون تسعة وعشرين يوماً ، ويكون ثلاثين وذلك لأنَّ رؤيته ليلة الثلاثين

(١) رواه مسلم .

(٢) رواه البخاري .

من سعيان ممكنته ، وإنما لدقة أهلال ومحاقه ليلة الثلاثاء قد لا يرى في أغلب البلاد . ولو عنى به فيسائر البلاد لرؤى إن شاء الله تعالى ذلك .

وقول علماء الفلك قد تكون الرؤية ليلة الثلاثاء غير ممكنته باطل ، إذ أهلال ما مات ولن يموت حتى يولد كما يزعمون حتى قال بعضهم : إن من أدعى رؤية أهلال ليلة الثلاثاء وهو لم يولد كمن أدعى أنه رأى الولد ولسه وغسله وهو لم يولد ما زال في بطن أمه ، وإنما القمر هو هو في جسمه وجسمه الذي خلقه الله تعالى عليه ينتقل في منازله التي قدرها الله تعالى له لفائدة الإنسان وصالحه ، وإنما يغيب ويظهر بحسب ما يظلله من جرم الشمس التي هي أخته تنتقل في بروجها بحساب دقيق لا يقدر عليه إلا الله خالقهما وخالق كل شيء .

ومن تنقل الشمس في بروجها والقمر في منازله تكونت الأيام والشهور والأعوام والقرون والدهور . كما قال تعالى : ﴿ يسألونك عن الأهلة . قل هى مواقت للناس والحج ﴾<sup>(١)</sup> . وقال تعالى : ﴿ هو الذى جعل الشمس ضياء والقمر نوراً . وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال عز وجل : ﴿ وآية لهم الليل نسلح منه النهار فإذا هم مظلمون ، والشمس تجري لستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم ، والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالمرجون القديم ، لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في ذلك يسبحون ﴾<sup>(٣)</sup> .

وأخيراً فبهذا قد تقرر قطعاً أن الشهر يكون تسعة وعشرين يوماً ، ويكون الثلاثاء كما أخبر بذلك رسول الله ﷺ وقررره بقوله - فداء أبي وأمي - « الشهر هكذا وهكذا : مرة تسعة وعشرين يوماً ، ومرة ثلاثين » .

(١) الآية من سورة البقرة .

(٢) الآية من سورة يونس .

(٣) الآية من سورة يس .

الحقيقة الثالثة

**وجوب ترائي الهلال ، وحرمة ترك ذلك للحساب**

لِيَعْلَمُ الْقارِئُ الْكَرِيمُ مَرَةً أُخْرَى أَنَّ الصِّيَامَ كَالإِفْطَارِ : صِيَامُ رَمَضَانَ وَإِفْطَارُ أُولَى شَوَّالٍ مَا تَبَدَّلَ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا أُمَّةُ إِلْسَامٍ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ مُحَمَّدٌ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> ، إِذْ قَالَ : « صُومُوا لِرَؤْيَتِهِ ، وَأَفْطِرُوا لِرَؤْيَتِهِ » . فَلَا يَجُبُ صُومُ إِلَّا بِرَؤْيَةٍ وَلَا فَطْرَ كَذَلِكَ . وَمِنْ هَنَا وَجْبُ عَلَى الْمُسْلِمِ الَّذِي يَعِيشُ فِي مَكَانٍ مَا مَنْفَرِدًا بِنَفْسِهِ ، كَمَا يَجُبُ عَلَى الْجَمَاعَةِ كَثُرًا أَوْ قَلُوْا فِي الْحَاضِرَةِ كَانُوا أَوْ بِادِيَّةٍ يَجُبُ عَلَى الْجَمِيعِ أَنْ يَطْلُبُوا رَؤْيَةَ هَلَالِ شَعْبَانَ لِأَجْلِ رَمَضَانَ ، وَتَطْلُبُ رَؤْيَةَ رَمَضَانَ لِرَمَضَانَ ، وَشَوَّالٍ وَتَطْلُبُ رَؤْيَةَ شَوَّالٍ لِلفَطْرِ فِي أُولَئِكَ الْأَيَّامِ . أَمَّا طَلْبُ رَؤْيَةِ شَعْبَانَ فَمِنْ أَجْلِ أَنَّا إِذَا عَرَفْنَا أَوْلَى يَوْمِ شَعْبَانَ<sup>(۱)</sup> . وَغَمْ عَلَيْنَا لِيَلَةَ الْثَلَاثَيْنَ مِنْهُ لِوُجُودِ سَحَابٍ أَوْ غَيْمٍ أَوْ قَتْرَلَمْ نَصْمِ يَوْمَ الْثَلَاثَيْنَ لِأَنَّهُ يَوْمٌ شَكٌ ، لِأَنَّ الشَّهْرَ كَمَا تَقْدِمُ وَتَقْرَرُ أَنَّ الشَّهْرَ قَدْ يَكُونُ ثَلَاثَيْنِ يَوْمًا وَقَدْ يَكُونُ تَسْعَةً وَعَشْرِينَ . وَنَحْنُ لَا نَصُومُ إِلَّا عَلَى يَقِينٍ تَامٍ ، فَلَذَا وَجْبُ أَنْ نَكْمِلَ عَدَةَ شَعْبَانَ ثَلَاثَيْنِ يَوْمًا ، إِنْ مِنَ الْجَائزِ أَنْ يَكُونَ شَعْبَانَ تَامًا أَيْ ثَلَاثَيْنِ فَلَا يَجُوزُ أَنْ نَصُومَ آخِرَ يَوْمِ شَعْبَانَ ، لِأَنَّهُ غَيْرُ رَمَضَانَ وَاللَّهُ تَعَالَى لَمْ يَتَبَعَدْنَا بِصِيَامِ غَيْرِ رَمَضَانَ .

وأما طلب رؤية هلال رمضان : فالأجل صيام رمضان الذى فرض الله تعالى علينا صيامه . فمساء التاسع والعشرين من شعبان وعند غروب الشمس وجب على المسلمين فى أى مكان كانوا أن يتراوئوا هلال رمضان ، فإن رأوه صاموا ، وإن لم يروه لغيم ونحوه لم يصوموا وأكملوا شعبان ثلاثة أيام ، ثم صاموا في اليوم التالي فإنه من رمضان قطعا ، إذ الشهر لا يكون

١١) يبدو أن في العبارات تكراراً نعيم فيه بعض التكرار استلزمـه واجب البيان للعامة .

واحداً وثلاثين أبداً كما قرر ذلك رسول الله ﷺ بالوحى الإلهى<sup>(١)</sup> الذى لا يتطرق إليه الإغفال أو الخطأ أو النسيان . بحال من الأحوال .

وأما طلب رؤية هلال شوال : فلأجل أن لا نصوم غير رمضان ، ونحن متبعدون بصيام رمضان لا بصيام غيره ، فليلة الثلاثين من رمضان يجب على المسلمين أن يتراءوا الهلال وينذلوا جهدهم في تحري الرؤية فإن رؤى الهلال أصبحوا مفترضين ، وكان رمضان تسعه وعشرين يوماً وهو شهر شرعى لا فرق بينه وبين الشهر الكامل . وإن لم نر الهلال لغيم ونحوه فلا يحل أن نفطر لاحتمال أن يكون رمضان ثلاثين يوماً ، ونحن متبعدون بأن لا نصوم ولا نفطر إلا على يقين تام ، فلذا أوجب أن نكمل رمضان ثلاثين يوماً ثم نفطر . ويكون فطrnنا على يقين كما كان صومنا على يقين .

وإذا عُرف هذا وتقررت حقيقة : ألا صوم ولا فطر إلا بيقين ، وأن اليقين لا يحصل إلا برؤية هلال رمضان في الصوم وهلال شوال في الإفطار أو إكمال شعبان ثلاثين يوماً في حال الغيم ، وإكمال رمضان ثلاثين يوماً أيضاً في حال عدم الرؤية لغيم أو قدر . وأنه يجب على المسلمين أن يتراءوا هلال شعبان لأنّه وسيلة إلى معرفة رمضان « وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب » . وأن يتراءوا هلال رمضان لصيامه وهلال شوال لفطره تمثياً مع قول الرسول ﷺ : « صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيتها » . فإذا عرف هذا وذاك فليعلم أن ترك الرؤية وإهمالها اعتداءً على الحساب أمر باطل شرعاً ، ولا يحل لل المسلمين أن يأخذوا به . وإنهم فعلوا ذلك فقد عصوا الله ورسوله و تعرضوا لفتنة تصيبهم أو عذاب أليم لقوله تعالى : « فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم »<sup>(٢)</sup> وقدرأينا مصداق هذا الوعيد الإلهى في إقليمين من بلاد المسلمين زين الشيطان بعض علمائهم وبعض أمرائهم الصيام والإفطار على الحساب الفلكى

(١) لقوله تعالى من سورة النجم : « وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى » .

(٢) الآية من سورة التور .

فتركوا ترائي الهملا واعتمدوا على الحساب فكانوا يعلنون بكل جرأة أن بداية صيام رمضان يوم كذا ، ونهاية رمضان وبداية الإفطار يوم كذا ، وذلك قبل دخول رمضان وشوال ب أيام . فإذا رؤى هلال رمضان قبل اليوم الذي قرروه له صام بعض مواطنיהם ، وكذا في الفطر ، لأن المسلم الصحيح الإسلام لا يمكنه أن يرى هلال رمضان ولا يصوم ، أو يرى هلال شوال ولا يفطر طاعة للعلماء والأمراء ، لأن الطاعة واجبة لهم في المعروف لا في المنكر ، وترك الصيام أو الإفطار بعد ثبوت الرؤية معصية الله ولرسوله ﷺ ، لأن الله تعالى قال : « **فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلِيصُمِّمْهُ** » ، والرسول ﷺ قال : « **صُومُوا الرُّؤْيَا وَأَفْطُرُوا لِرُؤْيَا** » ، وما أمران من الوحي الإلهي مقتضيان للوجوب وترك الواجب معصية محمرة بإجماع . وإذا صام أو أفطر المسلمون من مواطنיהם قياما بالواجب بطشوا بهم ، ونالوا منهم ، وتعيش لذلك بلادهم كل عام في قلق واضطراب في بداية رمضان وفي نهايته . وما سبب ذلك إلا ترك العمل بصريح الكتاب والسنة . ولو لا أنهم حرموا توفيق الله عز وجل بسبب ذنوبهم لما تكررت هذه المحنة بينهم ، إذ يكفيهم أن يعرفوا أن مواطنיהם مسلمون وأنهم لا يطمعونهم في غير المعروف فيرجعوا إلى الحق والرجوع إلى الحق فضيلة ويكونوا لجاناً لرؤية الهملاين أو الأهلة في أطراف الإقليم ووسطه لترائي الهملا ، وبحسب الرؤية إثباتاً أو نفياً يعلنون الصيام أو الإفطار ، وبذلك يرضون ربهم ، ويريحون مواطنיהם من ألم القلق والتعب كل عام .

ولكنهم مع الأسف مصرون على الخطأ عناداً وكبراً وأصبح حالمهم حال من قال الله تعالى فيهم : « **أَفَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسْنَاً؟** » وجواب هذا الاستفهام مخدوف تقديره : فمن يهديه إلى معرفة الحق والعمل به بعد الله تعالى ؟ لا أحد لا أحد أبداً .

---

## الحقيقة الرابعة

### اختلاف المطالع معتبر شرعاً

لا أحسب أن هناك عالماً بالكونيات يجهل تأثير خطوط العرض والطول على الأقاليم الأرضية . إن من المحسوس المشاهد طول الليل والنهار وقصرها في بلاد دون بلاد بحسب موقع البلد من خطوط الطول والعرض ، ويحسب الفصول من صيف وشتاء وربيع وخريف . وهو أمر تابع لتنقل الشمس في بروجها ، وموافقة الأرض ومسامتها لها . كما أن من المحسوس المشاهد أن الليل يدخل في شرق البلاد قبل غربها ، ويطلع النهار كذلك ، وهو ناشئ عن دورة الشمس في فلكها . ولا يقال عن دورة الأرض ، إذ الأرض إن دارت فدورتها ينبغي أن لا تتنقل فيها من برج إلى آخر ، وإنما تدور في فلكها الخاص بها دوراناً متقطعاً بحيث لا تزحف فيه أدنى زحف بتقدم أو تأخر أو ارتفاع أو انخفاض وعلى مدى الحياة .

ومن هنا كانت مطالع الشمس والقمر مختلفة ومعتبرة شرعاً ، قال تعالى : « إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار آيات لأولي الألباب ». فاختلاف الليل والنهار كما يكون بدخول آخر وخروج الثاني لصالح الناس وانتظام الحياة ، يكون كذلك بقصر هذا وطول ذاك . وقصر الليل وطول النهار والعكس ناشئان قطعاً عن مطالع الشمس المختلفة نتيجة تنقل الشمس في بروجها التي تنزل فيها بدقة حسابية فائقة .

هذا والذي نريد أن نصل إليه من بيان هذه الحقيقة هو أن اختلاف المطالع ثابت ، وأن الشارع قد اعتبره ، وهو ظاهر في الصلاة ، فلم يكن من الممكن بحال أن يتجدد المسلمين في الصلوات الخمس ولا حتى في

صلاة واحدة منها ما دامت ديارهم متباعدة ، وببلادهم متباعدة ، إذ يدخل الوقت في إقليم ولا يدخل في آخر . وبما أن الوقت المعين للعبادة يعتبر جزءاً منها فإنها لا تصح إلا في وقتها المحدد لها ، وهذا امتنع أن يتحد المسلمين في صلاة واحدة . والصيام كالصلاحة في كون الوقت معتبراً فيه . وقد رأى الحبر ابن عباس رضي الله عنه هذه الحقيقة وطبقها فعلاً فقد رفع إليه نبأ أن أهل الشام رأوا الم HALAL<sup>(١)</sup> يوم كذا ، ولم ير أهل المدينة فيه هلال فاختل صومهم فلم يأمر أهل المدينة بالفطر تبعاً لأهل الشام بناءً على أن لكل أهل إقليم رؤيتهم ، وبمقتضاهما يصومون ويفطرون . وهذه القاعدة أثر عظيم في راحة المسلمين كما سنبيّن في الحقيقة التالية إن شاء الله تعالى .

---

(١) الحديث رواه مسلم وأصحاب السنن ونصه : عن كثيرون مولى ابن عباس أن أم الفضل بعثته إلى معاوية بالشام فقال قدمت الشام فقضيت حاجتها واستهل رمضان وإنما بالشام فرأيت الم HALAL ليلة الجمعة . ثم قدمت المدينة في آخر الشهر . فسألني عبد الله ابن عباس رضي الله عنها . ثم ذكر الم HALAL فقال : متى رأيت الم HALAL ؟ فقلت رأيتها ليلة الجمعة . فقال أنت رأيته ؟ فقلت : نعم ورأه الناس وصاموا وصام معاوية . فقال : لكننا وأربنا ليلة السبت فلا زوال صوم حتى تكمل ثلاثة أيام . فقلت : ألا تكتفى برؤية معاوية وصيامه ؟ فقال : لا . هكذا أمرنا رسول الله ﷺ .

## الحقيقة الخامسة

### اختلاف المسلمين في الصيام والإفطار تبعاً لثبوت الرؤية وعدمهما أمر محمود وغير مذموم شرعاً

يرى كثير من المسلمين في هذه الأيام أن اختلاف المسلمين في الصيام والإفطار أمر منكر لا يجيزه الشرع ، وأنه مظاهر الضعف في المسلمين وعلامة على تفرقهم وسوء سياستهم . وهو خطأ وجهل بالشريعة وحقائقها كخطأ وجهل من الغنى الرؤية واعتمد على الحساب بحججة أن الحساب ينهي الخلاف في الصيام والإفطار بين المسلمين ، متثبتاً بقول الرسول ﷺ : « إنا أمة أمية لا تكتب ولا تخسب ، الشهر هكذا وهكذا ». فظن هذا البعض أنه متى أصبحت أمة الإسلام تكتب وتخسب ، ولها مراصد فلكية وعلماء فلك استغنت عن الرؤية وتخلت عنها نهائياً وأصبحت تصوم وتفتر على ما يضعه كل سنة علماء الفلك والحساب من تقاويم حسابية .

وما علم هؤلاء أن رؤية الهمال كثيرة ما تختلف مع التقويم ، فيثبت التقويم الرؤية وهي تنفيها ، وينفي التقويم الرؤية وهي تثبتها يقيناً ، وهذا أمر ثابت ومتكرر ويقيني ، وإبطاله يعتبر مخابره وعناداً يشنينان أصحابها ويزريان به بين العلاء .

وبناءً على هاتين الحقائقين : وهو لا صيام ولا إفطار إلا بيقين ، وإن اختلاف المطالع يعتبر شرعاً فإن صيام أهل إقليم ما من بلاد المسلمين ، وإن إفطاراتهم لعدم ثبوت الرؤية اليقينية عندهم هو مظاهر من مظاهر الرحمة الإلهية ، وهو بالتالي عين الإيمان وأية الإسلام أيضاً ، والصائمون بالمفطرين مأجورون على صومهم وإفطاراتهم . وليس بينهم مذموم ، ولا

فيهم غير محمود ، إذ الكل عامل بطاعة الله وطاعة رسوله متبع لشرع الله ورسوله ﷺ . ولا يلزم المسلمين في هذا الاختلاف أو يشنع عليهم إلا جاهل بشرع الله ورسوله ﷺ . كما أن هذا الاختلاف القائم على أساس طاعة الله ورسوله في ثبوت الرؤية وعدم ثبوتها هو مظهر من مظاهر الإيمان والإسلام كما قدمنا ، لأن التمسك بطاعة الله ورسوله إيمان ، والتفريط في ذلك وعدم المبالغة به كفر وعصيان .

وأمر آخر وهو أن أمة الإسلام عاشت قرونًا طويلة كغيرها والمواصلات السريعة معدومة بينها ، وهي تصوم في إقليم وتفترط في آخر بحسب الرؤية وعدمها ولا يلوم أحد أحداً ، ولا يؤمر الناس بقضاء ما نقص بحسب عدم الرؤية ، وما ذاك إلا لاعتبار اختلاف المطالع والعمل به ، وفيه من الرحمة ونفعي الحرج والعسر ما يدركه العاقل بأدنى تأمل أو تفكير ، ولكن أكثر الناس لا يفكرون .

---

## الحقيقة السادسة

### في وجوب التأكيد من صحة الرؤية

إنه تمشيا مع قاعدة الشك لا يُبطل اليقين ، وأن الصيام كالإفطار لا يتَّسَّع إلا على أساس من اليقين التام بدليل حرمة صوم يوم الشك في حديث عمار : « من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم ». فإنه يجب التأكيد من صحة الرؤية فلا يلتفت إلى رؤية من يدعى أنه رأى الهلال ليلة التاسع والعشرين من شعبان أو رمضان أو رجب قبل شعبان وذلك لأن الرؤية ليلة التاسع والعشرين غير ممكنة ، لأن الهلال يطلع فيها من المشرق قبل طلوع الشمس بزمن لا تدركه الشمس فيه ، وسيغرب الهلال قطعا قبل غروبها . وحيثما تتعذر رؤيته إن لم تستحل ذلك لدقة الهلال ورقته وشدة ضوء الشمس وقوتها . كما أن عامة الفقهاء يشترطون لرؤية هلال شوال عدلين من المسلمين كما أن أكثرهم يشترط ذلك لرؤية هلال رمضان أيضا ، ومن اكتفى منهم بعدل واحد عملا بحديث الأعرابي الذي أتى النبي ﷺ فقال : إني رأيت الهلال فاستشهده النبي ﷺ أى قال له : أتشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ؟ فشهد ، ثم أمر بلالا أن يؤذن في الناس أن يصوموا فصام المسلمون فإنه يُقال : إن الأعرابي كان صحابيا والصحابة عامتهم عدول ومع ذلك فإن رؤيته أقرها الوحي الإلهي ؟ إذ لو لم تكن ثابتة في نفس الأمر لنزل الوحي يبين عدم صحتها ، وردتها الرسول ﷺ لذلك .

ومادمنا متفقين على اشتراط العدالة في مدعى الرؤية انفرد أو تعدد ، لأن الله تعالى اشترطها في كتابه في قضايا مشابهة كالطلاق والرجعة والبيع ونحوه كما أن الرسول ﷺ اشترطها في الأعرابي مدعى الرؤية حين سأله

عن إسلامه كما تقدم ، فإن العدالة اليوم في أكثر المسلمين هي شبه معدومة ، إذ العدل في الإسلام من يجتنب الكبائر وينتفى في الغالب الصغائر ، ومن هو الذي لم يغش الكبائر ويندر منه فعل الصغائر إلا من قل ، ورحم ربى عز وجل ؟  
ولهذا وجب التأكيد من صحة الرؤية ولا يؤمن المسلمون بصوم أو فطر إلا بيقين تام ، وذلك يتم بما يلى :

١ - أن تكون الرؤية مكنة ، وذلك لأن تكون ليلة الثلاثاء لا ليلة التاسع والعشرين .

٢ - أن يدعى الرؤية أكثر من واحد لعدم توفر شروط العدالة في أكثر الناس ، والفقهاء رحمة الله تعالى يقولون : إذا خفت العدالة استكثر من الشهود جبراً لنقص شرط العدالة .

٣ - لا تقبل رؤية فاسق أو أكثر بحال لعدم اعتبار الشارع بشهادة الفاسق إذ قال تعالى : ﴿فَلَا تَقْبِلْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُون﴾ (١) .

٤ - أن يمثل مدعى الرؤية أمام قاض عادل أو حاكم عالم بصير يسأله ويتحقق معه في صفة رؤيته وكيفيتها . فإذا جاءت الرؤية على طريق سليم واضح ، مراعي فيه ما ذكر من الشروط الأربع قبلت ، وأعلن للMuslimين عن ثبوتها وأمروا بالصيام أو الإفطار ، فيصومون أو يفطرون على يقين من صحة صومهم أو فطتهم وهذا هو المطلوب لتعظيم شعائر الله ، والله يقول : ﴿وَمَنْ يَعْظِمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهُ مِنْ قَوْمٍ قَلُوبُهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ مُنْسَيٌ﴾ (٢) .

(١) الآية من سورة التور .

(٢) الآية من سورة الحج .

## الحقيقة السابعة

### في بيان حكم من رأى الملال ولم تقبل شهادته

إذا رأى المرء المسلم هلال رمضان وتأكد من صحة رؤيته ، ولم يبق في نفسه شك أنه رأى الملال ، ولم تقبل شهادته لعدم عدالته أو لكونه واحداً لا ثانى معه ، أو أن التحقيق الذى أجرى معه من قبل القاضى لم يصحح رؤيته ، أو لأى اعتبار آخر ، وجب عليه أن يصوم فى خاصة نفسه ولا يأمر أى أحد من المسلمين أن يصوم معه حتى لو كان زوجه أو ولده أو أباه أو أمه ، ولا ضرر عليه فى ذلك ، وهو بخير وعافية والحمد لله .

واما إذا رأى هلال شوال ولم تقبل رؤيته لقصورها ونزووها عن المستوى الذى تقبل فيه الرؤية كما قدمنا فإن عليه أن يتهم نفسه بالقصور ، ويدرك أنه رأى الملال وحده وفي الأمة من هو أحد منه بصرأ ، وأعرف بمكان الرؤية منه ، فكيف يراه هو وحده ، ولا تراه أمة كاملة معه ، ويصوم مع الناس ولا يفطر وحده أبداً ، وهذا أمر اقتضاه الاحتياط للدين العبد فإن رؤيته غير يقينية وصيامه يقيني ، وفطره لم يقم على أساس اليقين ، واليقين لا يزول بالشك . ومثل هذا من يسمع بالرؤبة بواسطة المذيع فى إقليم غيرإقليم الذى هو فيه فإن عليه أن يصوم احتياطاً للدين ، إذ قد سمع بالرؤبة ، وليس له ، ولا عليه أن يدع الناس إلى الصيام ما داموا لم يروا الهلال فى إقليمهم .

وكذلك الحال بالنسبة إلى الإفطار فإنه إن سمع برأبة هلال شوال ، ولم يره أحد من أهل إقليمه فلم يفطروا فإن عليه أن يفطر فى خاصة نفسه ولا يتجاهر بالفطر بل عليه أن يُسر إفطاره ويخفيه تمام الإخفاء ، ولا يعلنه أبداً

كما ليس له أن يطلب من أحد أن يفطر ولو كان أقرب قريب ، وليترك الناس يصومون ويفطرون بيقين الرؤية عندهم .

هذا كله في أهل إقليم يعتنون بالرؤبة ويطلبونها بجد وصدق ثم لم تثبت عندهم . وذلك لاختلاف المطالع كما قدمنا . أما إذا كانوا لا يعتبرون الرؤبة ولا يعتمدونها في صيام ولا إفطار ، وإنما يعتمدون على الحساب فإن عليه أن يصوم على الرؤبة المسومة ويفطر هو وأهل بيته الذين يأتمرون بأمره من ذوى قرابته ، ويدع أمر العامة خشية الفتنة والأذى يصيب المسلمين .

## هل توحيد الصيام والإفطار بين المسلمين ممكن؟

بسم الله وبعد : فإن في الإجابة عن هذا السؤال ثلاث حقائق الأولى وهي [ثانية الحقائق] التي تضمنتها هذه الرسالة .

وبيانها : أنه لم يسبق للMuslimين طيلة أربعة عشر قرناً أن اتحدوا في صوم أو فطر فقط ، وذلك لتناهى الديار ، وتباعد البلاد والأقطار ، وعدم وجود مواصلات سلكية أو لاسلكية تنقل أخبار الرؤية وتصل بها إلى المسلمين في شتى بلادهم ، و مختلف أقطارهم طيلة هذه الحقبة الطويلة من حياة المسلمين . فهل يتم اليوم توحيدهم في صيام أو إفطار ؟ إنه أمر مستبعد غير أنه ممكن ، وهذا ما ستحدث عنه في الحقيقة الثانية وهي [نinth الحقائق] في هذه الرسالة .

وبيانها : أنه قد يتم توحيد الصيام والإفطار بين بلاد المسلمين في هذه الأيام بأحد أمرين :

**الأول** : وضع تقويم حسابي فلكي يتافق عليه المسلمين ويوزع عليهم فيصومون ويفطرون عليه . وهذا ما سبق أن بُينَ أنه لا يصح بحال ، والإسلام لا يحيزه ، ولذا فلا يمكن أن يتم عليه توحيد صيام أو إفطار حتى أهل إقليم واحد فضلاً عن أقاليم شتى متباudeة بعضها في المشرق وبعضها بال المغرب .

**ثانياً** : أن يعهد إلى حكومة الحرمين « السعودية » وهي متوسطة بين أقطار العالم الإسلامي ، يعهد إليها أن تتلقى أنباء الرؤية من كافة أنحاء البلاد الإسلامية وذلك ليلة الصيام وليلة الإفطار ، وتذيع ذلك بأدلتة اليقينية على العالم الإسلامي بواسطة التليفون والتلكس والإذاعة ، وعليه

يصوم المسلمون ويفطرون<sup>(١)</sup> سواء منهم من رأى الم HALAL ومن لم يره ، وبذلك يتم توحيد المسلمين في الصيام والإفطار . وهو أمر ممكن وجائز ، غير أنه ما دام المسلمون - ما عدا السعوديين - لا تحكمهم شريعة الله ، ولا يساسون بسياسة الإسلام العادلة الرحيمة فإن اتفاقهم على أن يعهدوا مثل الدولة السعودية لتلقى منهم أبناء الرؤية ، ثم تذيعها لهم ليصوموا أو يفطروا عليها ويقبلوها ، أمر متعدر إلى حد الاستحالة ، إذ قد جربوا في أبسط من هذا فلم يتفقوا عليه ولم يتحدوا فيه ، وذلك لفقدانهم الاستعداد الروحي لقبول الحق والإذعان له ، وأكثراهم معرض عن ذكر الله ، ولا يخاف الله ولا يرجوه مع أن اتحاد المسلمين في أي شيء وعلى أي شيء يفزع أعداء الإسلام وخيفهم فلذا يعملون على عدم تحقيقه بحال من الأحوال ، ويساعدون على ذلك سوء حال المسلمين ، ويعدهم عن الله عز وجل برؤسائهم وبإعراض عن ذكره ، والعياذ بالله تعالى . هاتان حقيقةان والثالثة وهي [عاشرة الحقائق] في هذه الرسالة .

وهذا بيانها : وهو أن يعلم أن فرصة إمكان توحيد الصيام والإفطار في العالم الإسلامي موقوفة على بقاء هذه المواصلات العصرية الحديثة وإلا فإنها يوم تنتهي الطاقة بأن تنفذ أو بحرب ذرية تقضي على مسخرها ، وعلى الصناعة وصناعتها لا يبقى من مطعم في توحيد صيام ولا إفطار ، ويعود الأمر كما بدأ : الإقليم الواحد بعض مدنـه صائم والبعض الآخر مفتر ، ولا يلوم أحد على أحد ، والكل معذور وما جور ، وذلك لبعد ما بين البلاد ، وليس هناك مواصلات غير عادية من تليفون أو مذياع ، ولم يبق إلا البريد العادي والذي لا يصل فيه خبر الرؤية من بلد إلى آخر إلا في فترة أسبوع من الزمن أو أكثر كما كانت الحال قبلـا .  
وإذا عرف هذا فلم يبق من معنى لتأسف الكثرين وإعلان سخطهم

(١) يستثنى من ذلك من يختلفون عن بلاد المسلمين بالليل والنهار كسكان أمريكا مثلاً إطالنا نعم سكان الشرق الأوسط ثارهم ، ونهارنا عليهم .

على الحكومات الإسلامية التي لم تسع في توحيد الصيام والإفطار ، ولم تعمل على تحقيقه بين البلاد الإسلامية .

وإلى هنا نكون قد أجبنا على سؤالنا : هل توحيد الصيام والإفطار بين المسلمين ممكن ؟

وختاماً القول في هذه القضية :

- أن على أهل كل بلد إسلامي أن يتحروا بكمال العناية رؤية هلال كل من شعبان ورمضان وشوال .

- وأن لا يصوموا أو يفطروا إلا على رؤية ثابتة يقينية ، وذلك لقول الله تعالى : « فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمِّمْهُ » وقول الرسول ﷺ : « صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته » .

- وأن تتم الرؤية بالعين المجردة ، فلا يلتفت فيها إلى مكبرات النظر ولا إلى القواعد الحسابية الفلكية ، إذ الله تعالى لم يتبعذنا إلا بما هو دائم في مكتتنا واستطاعتنا ، إذ نحن أمة كبيرة بعضنا في الشرق وبعضنا في الغرب ، ومنا الحضاري ، ومنا البدى ، ومنا العالم ومنا الجاهل ، وشريعتنا باقية ببقاء الكون ، تغير الحياة ، ولا تتغير هي ولا تتبدل .
- وأن الرؤية تتم برؤية الأهل ليلة الثلاثاء ، أو بإكمال شعبان أو رمضان ثلاثين يوما .

- وأن يتتأكد من صحة الرؤية فلا تقبل رؤية غير العدل من الناس ، وأن تكون الرؤية ممكنة بأن تكون ليلة الثلاثاء لا ليلة التاسع والعشرين .

- وأن من رأى الأهل من المسلمين ولم تقبل شهادته بالرؤية لعدم استيفتها شروط الصحة المشرورة لها فإن عليه أن يصوم احتياطاً للدين ، وإن كانت رؤيته هلال شوال فلا يفطر احتياطاً للدين كذلك .

- وأن الفرد أو الجماعة إذا بلغتهم الرؤية بواسطة الإذاعة وأهل إقليمهم تخرروا الرؤية ولم تثبت عندهم ، لهم أن يصوموا أو يفطروا ولكن سرّاً فلا يستعلنوا بصيام ولا إفطار ، أما إذا كان أهل بلادهم لا يتحرون الرؤية

ولا يعتمدونها فإن عليهم أن يصوموا ويفطروا على خبر الإذاعة مع عدم استعلانهم بصيام أو إفطار خشية الفتنة .

- وأن المسلمين لو اغتنموا فرصة وجود هذه المواصلات الحالية فصاموا أو أفطروا متحدين لكان ذلك خيراً لهم وأبراً لذمتهם وإن هم لم يفعلوا فلا حرج ، ولا إثم فيما أرى والله أعلم .
- وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلـه وصحبه وسلم .

---

أبو بكر جابر الجزائري

باريس في ١٧ / ١١ / ١٤٠٣ هـ

## فهرست

- ٥ - بم يجيز الصوم والافطار
- ٧ - لا يجيز صيام ولا افطار الا بيقين الرؤيه
- ٩ - الشهر تسعه وعشرون يوماً أو ثلاثون
- ١١ - وجوب ترائي الاهلال وحرمة ترك ذلك للحساب
- ١٤ - إختلاف المطالع معتبراً شرعاً
- إختلاف المسلمين في الصيام  
والافطار تبعاً لثبوت الرؤيه
- ١٦ - وعدمها امر محمود وغير مذموم شرعاً
- ١٨ - في وجوب التأكيد من صحة الرؤيه  
● في بيان حكم من رأى الاهلال
- ٢٠ - ولم تقبل شهادته
- ٢٢ - هل توحيد الصيام والافطار  
بين المسلمين ممكن

● ● الرسالة الخامسة

من المسئول عن ضياع الاسلام



## من المسئول عن ضياع الإسلام



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### بَيْنَ يَدِي الرِّسَالَةِ

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ، ودين الحق ، ليظهره على الدين كلّه ولو كره المشركون . والصلوة والسلام على محمد رسول الله ، وخيرة خلق الله ، المبعوث رحمة للعالمين ، وعلى آلـ الطيبين الطاهرين ، وصحابته أجمعين .

أما بعد :

فإنَّ واجب البيان الذي أخذ الله تعالى على أهل الكتاب في قوله : ﴿وَإِذَا أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أَوْتَوْا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا يَكْتُمُونَهُ﴾ .

وتحريمـه تعالى كـتهانـ ما أـنزلـ منـ البـيـنـاتـ وـالـهـدـىـ فـيـ قـوـلـهـ : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مـا أـنـزـلـنـا مـنـ الـبـيـنـاتـ وـالـهـدـىـ مـنـ بـعـدـ مـا بـيـنـاهـ لـلـنـاسـ فـيـ الـكـتـابـ ،ـ أـوـلـثـكـ يـلـعـنـهـمـ اللـهـ وـيـلـعـنـهـمـ الـلـاعـنـونـ﴾ .

وـجـعـلـ الرـسـوـلـ ﷺـ الـدـيـنـ النـصـيـحـةـ فـيـ قـوـلـهـ : ﴿الـدـيـنـ النـصـيـحـةـ اللـهـ وـلـكـتـابـهـ وـلـرـسـوـلـهـ وـلـأـئـمـةـ الـمـسـلـمـينـ وـعـامـتـهـمـ﴾ .

(١) الآية من سورة آل عمران .

(٢) الآية من سورة البقرة .

(٣) الحديث أنـرجـهـ سـلـمـ بـلـفـظـ أـنـسـ .

هذه الأمور الثلاثة هي التي اقتضت مني أن أكتب هذه الرسالة وأشرف ب تقديمها إلى مسئولي أمة الإسلام ، وعامتهم . والقصد إبراء الذمة مع رجاء أن يجعلها الله جل وعلا سبباً لحفظ ما بقى (١) من الإسلام ، واسترداد بعض ما ضاع منه ، فإن هذا على الله يسير ، والله على كل شيء قادر .

## الإسلام الضائع

لا شك في أن أكثر الناس لا يعرفون الإسلام . وأن تصور أكثرهم له تصور خاطئ وذلك لأسباب كثيرة منها :

- ١ - غلبة الجهل بين المسلمين في حقبة طويلة من الزمن قد تزيد على خمسة ألاف عام .
- ٢ - عدم قيام حياة أغلب المسلمين على أصوله وفروعه وأحكامه وأدابه .
- ٣ - بعد زمان تطبيقه في الأرض ، وعدم رؤية أكثر المسلمين لتطبيق شرائطه وأحكامه في واقع الحياة .
- ٤ - ما طرأ على عقائد المسلمين من الشرك والخرافات ، وعبادتهم من البدع والمحظيات .
- ٥ - تشويه أعداء الإسلام له . وطمس أكثر معالم الجمال والكمال فيه بأسنتهم وأقلامهم وأفلامهم تنفياً للناس منه ، وصدأ لهم عن الأخذ به حتى لا يكملوا ولا يسعدهوا .

لهذا وجب تحديد مفهوم كلمة الإسلام ، وتعيين المراد منها إذا هي

(١) المراد من ضياع الإسلام : ترك العمل به لا فقد شيء من شرائع الإسلام فإن شرائع الإسلام محفوظة في بطون الكتب وإنما الضياع من الإسلام هو العمل به ، حيث عطلت أحكامه ، ووضيعت فرائضه وستره في أكثر بلاد المسلمين . فإنهم ....

أطلقت ، لاسيما ونحن ندعوا إلى المحافظة على مابقى منه ، وإلى استرداد ما ضاع بسبب ترك أكثر المسلمين لفريائضه وسننه وأدابه بعد تعطيل أحكامه ، والإعراض عن كتابه .

فإِلَّا سلام هو دين الله وشرعه الذي أوحاه إلى نبيه محمد ﷺ لإصلاح البشر وإكمالهم في عقولهم وأخلاقهم ، وإسعادهم في أرواحهم وأجسادهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، وذلك نتيجة عملهم به : عقائد ، وعبادات ، وأحكاما ، وأخلاقا ، وأدابا .

هذا هو الإِسلام ، وضده الكفر وهو عدم العمل بالإِسلام : عقائد ، وعبادات ، وأحكاما ، وأخلاقا ، وأدابا ، ولازم الكفر ببقاء الإنسان فاسداً غير صالح ، وناقصاً غير كامل في عقله وخلقه ، شقياً غير سعيد في جسده وروحه ، وذلك في الدنيا والآخرة معاً .

**دفع شبهة :**

قد يقول قائل هنا : إنَّ ما سَبَقَ أَنْ قُلْتَهُ إِنَّمَا هُوَ مُجْرَدُ دُعُونِي ، فهل لك أن تثبّتها بالبرهان العقلي ؟

فنقول : نعم ، ونحن معك في أن آية دعوى إذا لم تقم عليها بَيِّنَةً فهي دعوى ساقطة ، لانتهاش بل لا ينظر فيها مجرد النظر .

ولكن ما قلناه نحن وادعيناه من كون الإِسلام هو أداة الإصلاح والإِكمال والإِسعاد البشري . والكفر الذي هو ضد الإِسلام هو أداة الإِفساد والخسران والشقاء الإنساني في الدنيا والآخرة معاً ، نقيم عليه أكثر من بَيِّنة ، ونبرهن على صحته بأكثر من برهان . ولكن حسبنا من ذلك البيتان التاليتان والبرهان الآتي بعدهما :

**البيبة الأولى :** حال العرب في شبه جزيرتهم قبل الإِسلام ، إذ كانوا يعيشون على أسوأ الأحوال ، وشر الظروف : وثنية وكهانة ، فوضى فلا نظام ولا قانون ، جهل فلا علم ولا معرفة ، فقر ولا غنى ، غلطة في الطياع وجفاء في النفوس

وما أن جاء الإسلام وأمنوا به وعملوا به – وفي ربع قرن فقط وهي فترة زمانية قصيرة قد لاتكفى لإقامة مشروع صناعي ، والقيام عليه حتى يتتج ويتحسن إنتاجه – حتى تبدلت الوثنية والكهانة إلى ربانية صادقة لها نورها وهدايتها ، والفوضى إلى نظام دقيق حكم ، وشرع شامل انتظم كل جوانب الحياة ، فلم يُغفل منها جانبا ، إذ تعلق بحياة الإنسان كلها من ساعة وجوده نطفة في رحم أمه إلى أن يُوارى في قبره بعد موته . والجهل وعدم المعرفة إلى علم واسع ومعرفة شاملة تعلقت بالحياة والكون كلها . والفقر وعدم الغنى إلى غنىٌ واسع لم تشهد ديارهم مثله منذ أن كانت . فقد سجل التاريخ الصحيح أن عامل إفريقيا الشهالية كتب يوما إلى الخليفة يقول : إنما لم نجد من يقبل الزكاة في هذه الديار فماذا نصنع بأموال الرزaka ؟ فكتب إليه الخليفة أن اشتراها بعيداً وحررهم في سبيل الله عز وجل . والغلظة والجفاء إلى ظُرف ولطف ومودة وإخاء صادقين قلما وجدا<sup>(١)</sup> لهم نظير في حياة الناس . وبالجملة فقد أصبحت تلك الديار بعد أن أشرف فيها نور الإسلام تمثل المدينة الفاضلة التي طالما حلم بها فلاسفة اليونان ولم يروها في عالم الوجود ، حتى تحجلت في ديار العرب بعد أن أشرف فيها نور الإسلام المحمدي . هذه بيته ... وأخرى وهي :

**البيئة الثانية** : وهي أنه لما ساءت حال المسلمين في كل ديارهم بتخلّي أكثرهم عن العمل بالإسلام ، واضطرب حبل النظام ، وسادت الفوضى ، وعم الفساد وانتشر الشر في كل جزيرة العرب والتي كانت بالأمس القريب معقل الفضائل والكمالات ، ومحط الإشراق والهدایات ، شاء الله تعالى أن يرى عباده آية كبرى تشهد بصحة الإسلام وصدق قضياته ، وسلامة قوانينه ، ونجاعة الأخذ به ، وأنه لا سبيل إلى الإكمال البشري والإسعاد الإنساني إلا بالأخذ بالإسلام وتطبيق شرائعه ، فجاء

(١) اعتبر لفظ الظرف واللطف شيئاً واحداً ، ولفظ المودة والإخاء شيئاً واحداً ولذا عاد اللفظ مثنياً عليهما في صادقين . وفي لهما .

تعالى بعده المؤمن الصالح عبد العزيز بن عبد الرحمن آل سعود رحمه الله تعالى فقام دولة على أساس الإسلام وجعل شعارها الذي تحمله رايتها : « لا إله إلا الله ، محمد رسول الله » بمعنى أن الأرض التي تظللها راية تحمل كلمة الإخلاص والتوحيد لا يعبد فيها إلا الله ، ولا يتبع فيها إلا رسول الله ﷺ . وتصدى رحمة الله للعقيدة التي فسدة فأصلحها وللصلة التي تركت فاقامها ، وللزكاة التي منعت فجباها . وأحيا مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فكون هياته في كل البلاد وخولهم سلطة مطلقة مكتفهم من أداء واجبهم فأمرروا بالمعروف حتى عُرف ، ونهوا عن المنكر حتى انكر وزال فساد تلك الديار التي تظللها راية التوحيد أمن وسلام ومودة وإخاء وطهر وصفاء عادت بها الحياة سيرتها الأولى أيام كانت دولة الخلفاء الراشدين .

وإلى الآن نورها وبركتها يعيش فيها المواطنون السعوديون ومن نزل دارهم حياة والله لا يوجد نظيرها في دنيا الناس اليوم أجمعين !!  
وبعد : فَتَانَكَ<sup>(١)</sup> الْبَيْتَانِ اللثان لا تردان ، والمحجان اللثان لا تدحسان .

وأما البرهان فإننا نقول لطالبه : انظر معنا بعين الجد والصدق إلى الكون كله فإننا نجده قد ربته خالقه عز وجل بنظام ثابت دقيق عليه مدار استمراريه وبقائه صالحًا يؤدى وظيفته إلى نهاية أجل الحياة ، ونجد سنن الحياة ظاهرة في كل الكائنات الحية ، وأنها لا تتبدل ولا تتغير ، ومن تلك السنن أن الجسم البشري يقوم على أساس الغذاء والهواء والماء وعلى هذه الثلاثة ينمو ويصلح ويبقى يؤدى وظائفه إلى نهاية أجله ، وإن هذه السنة فيه لا تتبدل ولا تتغير بحال من الأحوال ، فإذا علمت هذا فاعلم أيضاً أن الخالق عز وجل قد وضع لغذاء الإنسان الروحي ، ولكماله العقل

(١) تان : تثنية « تا » وهو اسم إشارة للمؤنث يقابلة « ذا » اسم إشارة .

والخلقى ، والجسمى ، وإسعاده فى روحه وجسمه وفى كلتا الحياتين الأولى هذه والأخرى الحتمية الإتيان ، قد وضع لذلك « الإسلام » فما من فرد أو جماعة أو أمة أخذ به فى جذبة وصدق إلا حصل له الكمال والإسعاد وبمعناهما الكامل الشامل . ومما من فرد ، أو جماعة أو أمة أعرضت عنه فلم تأخذ به إلا حصل لها العكس وهو النقصان والخسران والشقاء وفى كلتا الحياتين معاً . وفي تلك سنة الله ، « ولن تجد لسنة الله تبديلاً »  
وما إحالك يا صاحبى تطلب بعد هذا البرهان برهاناً . وإن ارتبت فجرب الإسلام فإن التجربة أكبر برهان . أو أسلم وسلم وأمن تأمن . وما وراء هذا البيان بيان !!

وأخيراً زيادة في التأكيد وتطميننا للخواطر ، وإبعاداً لسحاب الشكوك ، ودخان الظنون الفاسدة أقسم الله تعالى على ثبوت هذه الحقيقة وصحتها وسلامتها وهى أنه لا كمال ولا سعادة في الحياتين للإنسان إلا على مبدئ الأخذ بالإسلام كل الإسلام ، عقائده وعباداته وأحكامه ، وأخلاقه وأدابه . فأقول والله العظيم الذى لا إله غيره ولا رب سواه : إن الإنسان<sup>(١)</sup> لا ينجو من الخسران ، ولا ينعم بالكمال والإسعاد في الدنيا والآخرة إلا على العمل بالإسلام دين الله الحق لا يقبل ديناً سواه .  
وهكذا نبالغ في النصح والبيان ، ليهلك من يهلك عن بيته ويحيى من يحيى عن بيته . والله من وراء القصد . والحياة والفوز بالإسلام والأخذين به ، والهلاك والخسران للمعرضين عنه .

---

(١) وذلك لأن الله تعالى قد أقسم على هذه الحقيقة في كتابه في قوله : ﴿ والعصر إن الإنسان لفى خسر إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتراصوا بالصبر ﴾ .

## كيف ضاع الإسلام؟

ذلك قولنا عن الإسلام الضائع وهو كما عرّفناه : آلة الإكمال الإنساني ، والإسعاد البشري .

أما عن كيف ضاع فإننا نقول - والأosi يملأ القلب ، والحسنة تُنزرق النفس - : إن الإسلام في حد ذاته لم يضيع ولن يضيع ، وذلك لتولى الله تعالى حفظه بحفظه كتابه كما قال تعالى : ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ، وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

وإنما الذي ضاع ويضيع هو العمل به ، حيث أصبح اليوم ومنذ عدة قرون لا يظهر على أغلب حياة المسلمين ، فكان وكأنه ضاع ، وهو في الحقيقة لم يضيع ، إذ هو موجود قائم يكمل ويسعد عليه بعض المؤمنين غير أن العبرة كل العبرة ليست بوجوده كنزاً محفوظاً لا ينتفع به ، وإنما العبرة بالعمل به ، والانتفاع بعقائده وشرائعه وقوانينه وأحكامه ، والتخلّي بأدابه الرفيعة وأخلاقه السامية بين الناس .

ومن هنا صع لنا القول بأن الإسلام ضائع . ولما كان السؤال هو كيف ضاع الإسلام أي ماهي الأسباب التي جعلت المسلمين يتخلّون عنه في الجملة ، حتى اختفى من مظاهر حياة أكثرهم أو كاد ، اللهم إلا ما كان من مثل الأذان والصلوة والصيام . فالجواب : أن هناك عوامل كثيرة اقتضت ضياع الإسلام بترك العمل بشرائعه بين المسلمين حتى تعسوا وشقوا ، بعد أن هانوا وذلوا زمناً غير قصير . ومن أهم تلك العوامل ما يلى :

- ١ - الجهل به أي بالإسلام عقائد وشرائع وأحكاماً وأخلاقاً وأداباً .

بحيث أصبحت نسبة من يعرف الإسلام بين المسلمين لا تزيد

(١) الآية من سورة العجر.

على عشرة في المائة ، وعلى أكثر تقدير . وهي نسبة غير كافية في حمل الناس على العمل بالإسلام . وفي المثل : من جهل شيئاً عاداه<sup>(١)</sup> . وهذه حقيقة لا يسع المرء إنكارها إذ العالمون بالإسلام العارفون بأنه مصدر سعادتهم وكما هم لا يتأنى لهم أن يعيشوا بعيدين عنه ، ولا يقدرون أن يحيوا بدونه بحال من الأحوال ، والله يقول : ﴿إِنَّمَا يَنْهَا اللَّهُ مِنْ عِبَادَةِ الْعُلَمَاءِ﴾<sup>(٢)</sup> .

٢ - ما أقصى به أى بالإسلام من بدع وضلالات حجبت عن الناس كثيراً من حقائقه ، وسترتهن معظم معارفه الصحيحة ، وحالت دون تذوق المسلم طعم الإيمان وحلوته .

٣ - حرمان أكثر المسلمين من تطبيق الأحكام الشرعية في بلادهم . وإنفاذها في أنفسهم زمناً طويلاً ، الأمر الذي سبب الجرأة الكبيرة على انتهاك حرمات الشرع الإسلامي ، وتعدي حدوده . هذه أهم العوامل التي كانت السبب المباشر في ضياع الإسلام بين المسلمين مع الأسف !

(١) لما كان المثل هو القول السائر بين الناس بهذه الجملة أصبحت سائرة بين الناس فصح إطلاق لفظ المثل عليها ، وإن لم تكن من أمثال العرب المأثورة عنهم في دواوين اللغة والأدب .

(٢) الآية من سورة فاطر .

## من المسئول عن ضياع الإسلام؟

هذا السؤال فرض نفسه ، والإجابة عنه متعينة وذلك مادمنا نبحث عن طريق استعادة الإسلام ؛ لنكمل به ، ونسعد عليه قناعة منا بأنه لا سبيل إلى الكمال والسعادة في الدنيا ولا في الآخرة إلا بالإسلام ، والإسلام فقط ، ونجيب عن السؤال فنقول : إن مسئولية ضياع الإسلام مسئولية مشتركة بين أعدائه وأوليائه أي أعداء الإسلام وأوليائه : فأعداؤه كادوا له ، وأولياؤه فرطوا فيه ، وبين كيد الأعداء ، وتفريط الأولياء كان ضياع الإسلام مع الأسف !!

ومن هم الأعداء ، ومن هم الأولياء ؟

أما الأعداء فهم المتحالفون ضده وعليه وهم المجروس واليهود والنصارى . المجروس الناقمون على الإسلام الذي أسقط عرش كسرى ، وأخذ نار فارس . واليهود الحاسدون للعرب على النبوة المحمدية ، والرسالة الإسلامية وانتقال مجدهما إلى أولاد إسماعيل بدل بنى إسرائيل ، والحاقدون على الإسلام الذي كاد يقضى على الأمل اليهودي الصهيوني في إعادة مملكة إسرائيل من النيل إلى الفرات . والنصارى الصليبيون الخائفون من نور الإسلام أن يشرق على الديار الأوروبية فيغمرها بالهدى ، والنور فتهاوى كنائسهم ، وتتسقط عروش ملوكهم لا سيما بعد أن شاهدوا آثار هداية الإسلام في بلاد الأندلس . والإسلام إسلام !!

وأما الأولياء فهم الأمراء والعلماء ، فالأمراء فرطوا في إقامة الشعع ، وحماية حدوده بما أوتوا من قوة ، وما خلوا من سلطان . وأما العلماء فقد فرطوا في العمل به<sup>(١)</sup> ، والدعوة إليه ، بعد بيان أحکامه ، وتعليم شرائعه وأدابه .

(١) هذا بالنسبة إلى من فرط وإلا فغير المفرطين كثير ، ولكن المفرطين أكثر وينظر لهم ضياع الإسلام

وإن قيل : لقد عرفنا تفريط أولياء الإسلام فيه ، فما هو كيد أعدائه له ؟ قلنا : إن كيد التحالف الثلاثي للإسلام كان بإثارة التزعزعات والنعرات بين أمم الإسلام وشعوبه ، كما كان في إيجاد المذاهب المتعددة والطوائف المختلفة ، والطرق الملتوية المنحرفة بعد بذر بذور الفرق والشقاقي في صفوف أمة الإسلام ، فسرى ذلك اللوث إلى العقائد ففسدت ، وإلى الأخلاق فسأت ، وإلى الأعمال فجحيت . ولما سقطت أمة الإسلام نتيجة ذلك الكيد من عليهما مجدها وأوج كرامتها أجهز عليها الصليبيون فجزروها وتقاسموها واستعمرواها واستذلواها واستعبدوها زمناً غير قصير . وبهارمة من الله وفضل استعادت أمة الإسلام إلا قليلاً منها وجودها واستردت سلطانها ، ولكن مع الأسف لم تستعد عقلها ، ولم تسترد قلبها ، فأصبحت تفكير بعقلية الغرب ، وتعيش بلا قلب !!

وهنا احتار المصلحون ووقفوا أمام هذه المعضلة مدهوشين ، يرددون هذه الجملة الاستفهامية : كيف تصلح أمة لا قلب لها ، وهى تفكير بعقلية عدوها الكافر بدينها وحقها وقيمها ؟

وكان لابد من اتخاذ خطوة في سبيل إصلاحها وهى إقناعها أولاً بوجوب التفكير بعلقيتها الإسلامية لا بعلقيية عدوها الإلحادية . وثانياً العمل على إعادة قلبها المؤمن الذى يؤمن بالله ولقائه ، والوحى وضرورته ، ذلك القلب الذى يعقل عن الله كلامه ، ويفقه مراد الله من خطابه في مثل قوله تعالى : ﴿فَإِنَّمَا يَأْتِينَكُم مِّنْ هُدَىٰ فَمَنْ أَتَبَعَ هُدَىٰ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعيشَةً ضَنْكاً، وَنَحْشَرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ، قَالَ رَبُّنَا لَمْ حَشِرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيراً؟ قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْكَ آيَاتِنِي فَنَسِيَتْهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنسَىٰ، وَكَذَلِكَ نَجْزِي مِنْ أَسْرَفْ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِآيَاتِنِي، وَلِعَذَابِ الْآخِرَةِ أَشَدَّ وَأَبْقَى﴾<sup>(١)</sup> !!

(١) الآيات من سورة طه.

ولى الآن لم تنجح هذه الخطوة في أكثر أمة الإسلام وبالأسف ! وللتدليل على صحة ما قلنا نذكر التالي :

إن العالم الإسلامي كله من أندونيسيا شرقاً إلى المملكة الغربية غرباً شريعة الله التي هي وحدها معطلة فيه بحسب متفاوتة حتى إن بعض البلاد لا تطبق فيها أحكام الشريعة الإسلامية إلا بنسبة عشرة من مائة ، وأعلى نسبة قد لا تزيد على ثلثين من مائة . والمملكة العربية السعودية وحدها التي تطبق فيها شريعة الإسلام بأعلى نسبة إذ قد تزيد على خمس وتسعين من مائة ، ولذا صح أن نقول : إنها البلاد الوحيدة التي يُطبق فيها شرع الله في بلاد المسلمين اليوم . وقد نال السعودية من تطبيق الشريعة وتحكيمها الخير الكثير ، ومن مظاهر هذا الخير الأمن الذي يسودها ، والطهر الذي تعيش عليه ، والعزة والكرامة التي يتمتع بها أبناؤها إلى جانب يُسر الحياة وهناء العيش فيها . والحمد لله ؛ إذ الفضل فضله في ذلك كله وحده .

وكان المفروض في المسلمين كل المسلمين من غير سكان هذه المملكة التي سعدت بتحكيم شريعة الله فيها أن يعتزوا بهذه الدولة ويفاخروا بها ؛ لأنها دولة الإسلام ، وأن يحيطوها بهالة من التقديس ؛ لأنها تحمي حرميهم ، وتطبق شريعة ربهم ، وتمثل إسلامهم ولو تمثيلاً غير كامل - والكمال لله - غير أن الواقع مع الأسف كان خلاف ذلك ؛ إذ المرء - والله - لا يكاد يسمع كلمة ثناء بخير على هذه الدولة في الوقت الذي يسمع آلاف كلمات الطعن والانتقاد ، بذكر الفئاصن والعيوب !!

ويعجب المرء من هذا الموقف العدائي السافر ، ويبحث عن أسبابه ومبراته فلا يجد له سبباً ولا مبرراً بحال ؛ إذ المفروض في المسلم أن يستر عن أخيه المسلم ، ويعذره إن أخطأ ما وجد له عذراً . وأن يحسن الظن به ويحمله على أحسن المحامل ما أمكنه ذلك ، هذا في حال وجود العيب والخطأ به ، فكيف مع البراءة والسلامة ، ولا سيما إن في هذه الدولة

المسلمة من الكمال والخير الشيء الكثير . وفوق ذلك أنها حامية الحرمين ، وحاملة راية التوحيد : « لا إله إلا الله محمد رسول الله » . فلم يعبد فيها إلا الله ، ولم يتبع فيها غير رسول الله . وهي ميزة لعمر الله - لا توجد في بلد من بلادنا الإسلامية سواها .

فليهذا إذاً هذا الموقف الشاذ عن الفكر الإسلامي ، والبعد كل البعد عن العقلية الإسلامية ، وحتى الوعى الإسلامي من جانب المسلمين كل المسلمين إلا ما قل وندر ، وما هي أسبابه الحاملة عليه ، وبواعته الدافعة إليه ؟؟

وليسمح لي كل مسلم وإنى معذرة إليه إن قلت في الجواب : إن مرد هذا الموقف الشاذ من أغلب المسلمين وإن كان ما قدمنا من أن أمّة الإسلام لا قلب لها ، وأنها تفكّر بعقلية أعدانها نتيجة الغزو الفكري الذي غزّها بعد احتلال بلادها واستغلال خيراتها واستبعاد أحراها وتغيير معالم حضارتها كما سبق أن ذكرنا فإن مرده إلى السببين التاليين :

**الأول :** هو تسمم الفكر الإسلامي من جراء قبوله كل ما يأتي من الغرب من خير وشر وحسن وقبيح بدون مافرْز ولا تخيير ، ولا نقد ولا تعديل ، والغرب وهو مشطور إلى شطرين : صليبي متغصّب ، وشيعي بالشفي حاقد يستحيل أن يرضى عن أمّة إسلامية أو بلاد إسلامية تطبق فيها شريعة الله ، ولا تطبق فيها قوانينه الغربية الوضعية ؛ فيذكرها بغير الطعن والانتقاد ، والسخرية والازدراء ، وهذا شأن الكافر مع المسلم طوال الحياة . وبما للغرب من إعلام قوى : صحافة وإذاعة ورواية وتمثيل طبق أقطار الأرض كلها وملأها بالكذب والتضليل فأصاب ذلك البلاد الإسلامية فأصبح المسلمون يرددون أنسودة عدوهم ويتعنّون بأغانيه وكلها انتقاد لِلإسلام وشرائعه ، وتهكم وازدراء للقائمين به ، والداعين إليه ، فتورط المسلمون في هذه الفتنة إلا من رحم الله وهم قليل . وقد يتحفظ الغرب الكافر في طعنه في دولة الإسلام وانتقاده لها أحياناً إلا أن مُتنبئ

الفكر الماركسي من المسلمين ، وكذا المحركين منهم بأصابع اليهودية العالمية كالروافض لا يتحفظون فتراهم يجاهرون بعذائهم الكاملة لل سعودية فضلاً عن سبها وشتمها بعد انتقادها والكيد لها والمكر بها . هذا سبب !!!

الثاني : أن الساسة في بلاد المسلمين وخاصة الأجهزة الحاكمة منهم مضطرون إلى الستر عن أنفسهم من معرّة حكم المسلمين بغير شرعة ربهم ، وهم يطالبونهم بذلك ويلحقون عليهم ، وهم معرضون عن ذلك مصروفون عنه بما لا يعرف له سبب معقول . فهم من هنا لا يستطيعون أن يذكروا السعودية بخير وإن كانت تحسن إليهم ، ولها أكبر حق عليهم قد سبق أن أشرنا إليه آنفا ، فلا نرى الإعلام الإسلامي يذكر أى جانب من جوانب الخير في الديار السعودية ، أو يبرز أى مظهر من مظاهر الخير والكمال فيها . فهذا الإغفال المتعمد ، خاضع طبعاً للحكم القائم جعل المواطنين المسلمين في كل بلادهم لا يعرفون خيراً في السعودية ولا يذكرون به حال ، بيد أن ذكر المثالب ، وتعداد المعایب فهى على طرف لسان أكثرهم وهم لا يشعرون !!

هذا وإن كان الطعن والانتقاد وإخفاء الحقائق ، وستر الفضائل ، ونشر المعایب والمثالب من الغرب الكافر الحاقد الحاسد قد يتحمل لأنّه عدو فإن ذلك من إخوة الإسلام والمصير والحال والمآل لا يتحمل ولا يطاق (١)

## ١ نبـ

إن أشرف فعلًا أن قد مسّت بجناب الحاكم المسلم . وما كان يبني في ذلك ؛ لأن إجلال الحاكم المسلم واجب ، واحترامه مفترض ، ولأنه ليس أهون اعتذاري طالباً الصفع عن العفو . مع تبيّنـ إلى أن ما ذكرتهـ مما اعتذرـت منهـ حقـ وأنـ علىـ الحـاكمـ الـكـافـرـ الـمـضـطـلـعـ بـأـعـيـاءـ مـسـئـلـةـ حـكـمـ الـسـلـمـ أنـ يـتـعـودـ سـيـاعـ كـلـمـةـ الخـتـ وـقـبـلـاـ لـمـيـاـ إنـ كـانـتـ مـنـ شـخـصـ لـأـ غـرـضـ لـهـ إـذـ اـسـبـرـ وـأـسـلـاحـ . هـذـاـ وـلـظـيـ الـجـمـيلـ فـيـ أـكـثـرـ حـكـمـ الـسـلـمـ الـيـوـمـ أـنـ يـعـتـقـدـ أـنـ مـثـلـ هـذـاـ التـنـقـيـهـ الـاـهـادـيـ وـالـذـيـ اـضـطـرـتـ إـلـيـ سـوـفـ لـأـ يـكـوـنـ مـاـعـلـمـ مـنـ الـقـامـ بـرـاجـهـ الـذـيـ أـدـعـ إـلـيـ فـيـ هـذـهـ الرـسـالـةـ وـهـوـ نـظـيـنـ كـلـ مـنـ خـطـىـ الـمـحـافـظـةـ عـلـ مـاـيـقـ مـنـ إـلـاسـلـامـ دـاخـلـ بـلـادـ الـسـلـمـينـ وـخـارـجـهـ . وـشـكـرـيـ مـعـ اـحـتـرـامـ لـهـ سـلـفـاـ .

وقديما قال الشاعر :  
وظلم ذوى القربي أشد مضاضة

على النفس من وقع الحسام المهند

وشيء آخر وهو إن كان للسياسة المسلمين ما يبرر سكوتهم أو سترهم وإخفاءهم لأثار تحكيم الشريعة في البلاد السعودية من الخير والكمال فإن العلماء والصلحاء والمفكرين والمصلحين في العالم الإسلامي لا يوجد ما يبرر سكوتهم عن ذكر الخير فضلاً عن تورط أكثرهم في العيب والانتهاز ، وإنكارهم لتطبيق الشريعة الإسلامية في البلاد السعودية مع أن آثار ذلك التطبيق مرئية محسوسة ، وهذه عدد منها نشرها على سبيل المثال فليُنظر إليها :

إليها:

- إقام الصلاة في طول المملكة وعرضها بكيفية إلزامية .
  - جباية الزكاة جباية كاملة تطبيقا لأمر الله عز وجل .
  - وجود هيئات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في كل قرية ومدينة عملا بقول الله تعالى : « الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكوة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ». وهذه هي الأسس الأربع التي يجب أن تبني عليها كل دولة إسلامية ، ومع الأسف فقد قامت لل المسلمين في بلادهم دول ، ولم تُبن واحدة منها على هذه الأسس فحرمت أمة الإسلام من جراء ذلك خيراً كثيرا .
  - لا يوجد في طول البلاد السعودية وعرضها تمثال ، ولا قبة ، ولا تذكار لم يأذن فيه الإسلام ، كما لا يوجد فيها قبر ولا ضريح ولا شجر ولا حجر يُعبد من دون الله بائي نوع من أنواع العبادة . في حين أن بلاد المسلمين الأخرى غارقة في ذلك وفي شر منه ..
  - إقامة حدود الزنى ، والقذف ، وشرب الخمر ، والردة والكفر .
  - القصاص في الأطراف والنفس ، وأخذ الديات الشرعية ، والأرش في الجنایات حسب تقدير الشريعة الإسلامية في ذلك .

- ٧ - عدم السماح بظهور آية بادرة إلحادية من أي فرد ، وذلك كالطعن في الإسلام ، أو سب الله تعالى أو الرسول ﷺ ، أو التمذهب بمذهب إلحادي كافر كالذهب الشيعي أو البهائى أو القادياني في حين أن بلاد المسلمين تتعجب عجيجاً بهذه العظائم مع كامل الأسف .
  - ٨ - منع اختلاط النساء بالرجال منعاً باتاً ، ومن لازم ذلك عدم السماح بتوظيف المرأة المسلمة وعملها مع الرجال وفي آية دائرة حكومية أو مؤسسة أهلية ، أو غير أهلية .
  - ٩ - استقلال التعليم النسائي عن الرجال استقلالاً كاملاً وفي كل مرحلة حتى إن سائق سيارات حمل البنات إلى مدارسهن يجب أن تركب امرأته إلى جنبه حتى لا يضطر إلى مخاطبة الطالبة المسلمة .
  - ١٠ - منع الخمر إنتاجاً ، وتصديراً وتوريداً وبيعاً وشرباً ، وكل مسكن حرام .
  - ١١ - التعليم ، والعلاج ، وتجهيز الموتى ودفنهم مجاناً بلا أدنى مقابل .
  - ١٢ - لا ضرورة تذكر على المواطن السعودي الأمر الذي لا وجود له في كل العالم ولم يكن هذا أيام الرخاء السعودي فقط بل هو من أيام قيام هذه الدولة الإسلامية وذلك لأن الإسلام يحرم إثقال كواهل المسلمين بالضرائب وإذلالهم بأنواع الخراج .
- وأخيراً فهذه بعض مظاهر الخير والكمال وقد تجاوزت العشرة المظاهر عدداً ما كانت لتكون بحال لولا تطبيق الشريعة الإسلامية في تلك الديار .
- وبسبحان الله فكيف عمى عنها أكثر المسلمين فهم يرونها ولا يذكروها في حين أن ألسنة أكثرهم مشغولة بترديد ما يذكره إعلام الغرب العدو الكافر من أن الأمير فلان فعل كذا . . . وال سعودي الفلانى ترك كذا . . . وال سعودية أصبحت أمريكية ، إلى غير ذلك من قدر الكلام وساقطه الذى يُذيعه وينشره على عمد من سبق أن ذكرنا من أجهزة المثلث المجنوسى

اليهودي الصليبي صرفاً لأنظار المسلمين عن الإسلام وفضائله ، وتطبيق الشريعة الإسلامية وبركاتها من جهة ، وإطفاءً لهذا القبس المتبقى للMuslimين يشع بنور الله ويضيء للملتفين حوله سبيل السعادة والنجاة من جهة أخرى ، وحتى لا يبقى للمسلم المطالب بشرع الله والمنادى بالعودة إلى كتاب الله وسنة رسول الله ما يستشهد به ويشير إليه في دنيا الناس قاطبة . وبالأسف الشديد . وسبحانك اللهم أخيراً كيف لا يعرف هذا المسلمون . وكيف يجهلون أو يتتجاهلون !!

### تنبيه

إنني لا أشك في أن قارئ هذه الرسالة وقد قدّمت إليه ، ووضعت من أجله ، لأنه مسلم يجب أن يتحمل مسؤولية إسلامه . سيلاحظ أن حماساً شديداً قد كتب به هذه الفقرات المتعلقة بلوم المسلمين عن صمتهم عن ذكر مظاهر الخير والكمال في السعودية نتيجة تطبيق الشريعة الإسلامية فيها ، وقد يتساءل عن سبب هذا الحماس فأجيب أخي بأن سببه أمران لاثالث لها ويعلم الله أنني لمأشعر بدافع غيرهما أو هما : الانتصار للحق بإظهاره بعد تعمد الناس جحوده وكفرانه . وثانيهما : أن من خلقى الذي وهبنيه ربى عز وجل أنني أتألم في حياتي أشد الألم من شيئاً من الأول سماع الكذب والبهتان ، والثانى رؤية جحود الفضل وإنكار المعروف لأهله . وقد بليت بالتعايش مع أناس لا أسمع من أكثرهم إلا الكذب وقول الزور والبهتان . ولا أرى لأكثرهم إلا جحود الفضل ونكران الجميل والمعروف كما هي حال أكثر المسلمين مع السعودية ، لأن أمّة الإسلام اليوم أكثر أبنائهما ينظرون بعين الغرب ويفكرون بعقلية الغرب ولا يعقلون عن الله كلامه ، ولا يفهمون من خطابه مراده لتعذر وجود القلب المؤمن الموقن . وإن الله وإنا إليه راجعون .

## كيف يحفظ ما بقى من الإسلام داخل بلاده وخارجها

الحمد لله - وبعد :

فإن مضمون هذا العنوان من هذه الرسالة هو المقصود بالذات من كتابتها وتقديمها لخاصة المسلمين وعامتهم ، إذ هو البحث عن طريق يتوصل بها إلى الحفاظ على ما بقى معهلاً به من شرائع الإسلام بين المسلمين داخل بلادهم وخارجها . وذلك كالحالات الإسلامية في بلاد أوروبا ، وأمريكا ، وبعض أقطار آسيا وأفريقيا .

وبعد البحث الجاد والتفكير الطويل هداني ربى عز وجل إلى أن الطريق بالنسبة إلى الحالات الإسلامية لحفظ الإسلام بينهم ، ونهاية ونشره وتعيميه في تلك الديار الكافرة به والتى يرجى لها أن تؤمن به في يوم ما من الأيام فتسعد به ، وتكمل عليه إذ لا سبيل إلى الإسعاد البشري ، والكمال الإنسانى إلا على الإسلام كما سبق أن بينا ووضحا في هذا البحث من هذه الرسالة . أقول إن الطريق للحفاظ على الإسلام بين الحالات الإسلامية يكون على النحو التالى :

١ - تكوين هيئة عليا يمثل كل عضو فيها دولة من الدول الإسلامية في العالم الإسلامي .

٢ - وضع ميزانية سنوية تُسهم كل دولة إسلامية فيها بحسب قدرتها المالية قوة وضعفاً . على أن لا تختلف أية دولة عن الإسهام في هذه الميزانية المشتركة بحال من الأحوال حتى ولو تجمّع قسطها من مواطنها بطريق التبرع أو الفرائض المزمعة .

٣ - دمج جمعيات كل إقليم من الجمعيات الإسلامية في جمعية واحدة تتولى إدارتها كافة المؤسسات الإسلامية من مساجد ومدارس ومكتبات وأندية رياضية في ذلك الإقليم ، على أن تشرف عليها الهيئة العليا للدعوة الإسلامية والمحافظة على الإسلام بين أهله خارج بلاد المسلمين ( راجع رقم واحد ) من هذا النظام الخاص بالحاليات الإسلامية .

٤ - مهام الهيئة العليا تنحصر في جمع المالية وإعدادها من دول الإسلام الصغيرة والكبيرة والغنية والفقيرة على حد سواء ، وتوزيعها وصرفها على الجمعيات الإسلامية الموجودة في خارج البلاد الإسلامية بمقادير تتفاوت بحسب العمل الإسلامي في ذلك الإقليم قوة وضعفاً . كما تقوم بالإشراف العام على سير العمل الإسلامي في كل إقليم فيه جماعة إسلامية ، وتقدم التوجيه اللازم والإرشاد المطلوب لسير العمل الإسلامي واطراده ونائه في تلك الديار .

٥ - مهام كل جمعية تنحصر في التالي :

- بناء المساجد وإعمارها بالأئمة والمؤذنين والمدرسين والوعاظ المرشدين
- إنشاء المدارس الدينية لتعليم أصول الدين الإسلامي وفروعه ، وذلك بحسب حال المسلمين كثرة وقلة

- تقويم نفوس المسلمين وتزكيتها ، وتهذيب أخلاقهم وترقيتها لتبلغ الكمال الخلقي والتهدیب النفسي المطلوب للمسلم القدوة الذي يدعو إلى الله تعالى بلسان حاله كما يدعو بلسان قاله ، والأول أبلغ وأفع . وينبغي أن يركز في الحاليات الإسلامية على هذا الجانب أكثر من غيره إذ هو الغاية الشريفة والمقصودة من تنظيم العمل الإسلامي في ديار غير المسلمين ، لأن الدعوة الإسلامية التي كانت واجبة بالجهاد والبيان قد أصبحت اليوم بالمقال وحسن الحال فقط ، ولم يبق من معنى للسلاح ، وأكبر بلاد العالم مفتوحة للدعوة المسلمين ، والناس يدخلون في الإسلام أفواجاً . لاسيما في أوربا الغربية وأمريكا واليابان .

٦ - توحيد المنهج التربوي والتعليمي بين سائر الجمعيات . فالعقيدة لا تكون إلا سلفية للإجماع على نجاة صاحبها . والفروع تكون على منهج الوحي الإلهي « قال الله » « قال رسول الله ﷺ » ، فتقرر وتدرس الكتب التي على غرار منهاج المسلم وعقيدة المؤمن لأبي بكر جابر الجザئري ، وذلك لتوحيد قلوب المسلمين وأعماهم ، والبعد بهم عن الفرق والخلاف ، ولطلب السعادة لهم والنجاة في الدنيا والآخرة .

٧ - إبعاد الجماعات الضالة والمضللة من ساحة العمل الإسلامي في تلك الديار مثل البهائية والقاديانية والشيعة الروافض ، والطرق الصوفية الغالية في التصوف من غلاة الخلوية والباطنية . وذلك بإظهار ضلالها ، وتحذير الناس منها ، والحيلولة بينهم وبين الاتصال بهم طلباً لنجاة الناس من شر هذه الفرق الضالة والمحسوبة على الإسلام وهو منها براء .

على نحو من هذه الخطوة يمكن بفضل الله تعالى العمل في حقل الدعوة الإسلامية خارج ديار المسلمين فيحفظ لمسلمي الحاليات بها إسلامهم نامياً مطرد النهاء والانتشار بين سكان تلك الديار ، وبذلك تبراً ذمة المسلمين من واجب الدعوة إلى الإسلام بين أمم العالم وشعوبه .

أما المحافظة على ما بقى من العمل بالإسلام في بلاد المسلمين فإنه بالنظر إلى عدم جدوى العمل تحت شعار الأحزاب والجمعيات والمنظمات الدينية مطلقاً حيث رأينا أن المنظمة أو الجمعية بمجرد ماتنموا ويأخذ عملها في الظهور والانتشار حتى تصطدم بالنظام الحاكم فتحطم عندئذ وتموت ، وتجبر عوّاقب سيئة على الإسلام والمسلمين وبناء على هذا فقد تعين أن تُطلب سبيلاً آخر للحفاظ - على الأقل - على المتبقى من العمل بشرعية الإسلام بين المسلمين في ديارهم وإن ربع قرن كاف لا قدر الله في ضياع ما بقى من الإسلام في بلاد المسلمين ، ويومئذ يحل ظلام وظلم لم تعرف بلاد المسلمين نظيره حتى في عهد الجاهلية الأولى والعياذ بالله تعالى .

ولذا فإنني أهيب بكل ذي قلب حتى وروح طاهرة تحمل حب الخير والجميل أن يتبنوا هذه الخطة التي أرسمها هنا وأن يعملوا على تنفيذها بكل صدق وإخلاص من أجل إنقاذ البقية الباقية من الإسلام في بلاد المسلمين .

إن الإسلام يتعرض في هذه الأيام الراهنة لهزة عنيفة ولو لا لطف الله تعالى لأودت به وأتت عليه ولم يبق من كتابه إلا رسمه ولا منه هو أى الإسلام إلا اسمه . وفي الحديث « إن آخر ما تفقدون من دينكم الصلاة » .

ومرة أخرى أهيب بذوى المروءة الأدمية والغيرة الإسلامية في بلاد المسلمين من رؤساء حاكمين ، ومرءوسين محاكمين أن يدرسوا هذه الرسالة دراسة صادقة وأن ينظروا في خطى العمل للحفاظ على الباقية من العمل بالإسلام في ديار المسلمين وخارجها ، وأن يتجردوا الله تعالى ويطلبوا رضاه ، وما عنده من خير الدنيا والآخرة ويعملوا على تنفيذ هاتين الخطتين بكل ما أوتوا من قوة وسلطان والله معهم ولن يترهم<sup>(١)</sup> أعلمهم .

والخطة الأولى قد تقدمت وهذه الثانية تلك للحفاظ على الإسلام في بلاد غير المسلمين . وهذه للحفاظ على الإسلام في بلاده وبين أهله .. فإليكم أيها المصلحون الخطة مفصلة وإنها لسهلة ميسرة لا كلفة فيها ولا أدنى مشقة . إنها لا تكلفكم أكثر من تفهُّمها بروح طيبة ونية صالحة ، ووعزيمة صادقة .

إنها : تشكيل لجنة : في كل مسجد من مساجد القرى والأحياء السكنية والمدن الإسلامية ، تتكون اللجنة من عمداء الحى أو شيخ القرية ، وإمام المسجد ومدرسه ورجل من أعيان الحى أو القرية يطلق عليها اسم لجنة القرية أو الحى .

(١) أي ولن ينقصهم أجر أعلمهم الخيرية الإصلاحية .

### مهام اللجنة :

ومهام تلك اللجنة التي تقوم بها بالتعاون مع أفراد الحى أو القرية  
هى :

١ - إجراء إحصاء عام لسكان الحى أو القرية لمعرفة الأفراد وأسرهم  
وأصحابهم وعناوينهم ؛ لأجل زيارتهم والاتصال بهم ، ومعرفة أحواهم ؛  
لعونتهم عند حاجتهم إلى ذلك .

٢ - تربية وتعليم كافة أفراد الحى أو القرية رجالاً ونساء بواسطة  
الدروس التربوية التعليمية التي تلقى في المسجد مساء كل يوم فيها بين  
صلاتى المغرب والعشاء ومن قبل مدرس المسجد وواعظه المختص  
بذلك .

٣ - تفقد كافة أفراد القرية أو الحى ومعرفة أحواهم من صحة ومرض ،  
وغنى وفقر ، واستقامة وانحراف ، وتقديم العون والمساعدة لهم عملاً  
بمبداً الأخوة الإسلامية ، وحكم الجيرة والمواطنة ، وتنفيذًا لأمر الله تعالى  
في قوله ﴿ وتعاونوا على البر (١) والتقوى ، ولا تعاونوا على الإثم  
والعدوان ، واتقوا الله إن الله شديد العقاب ﴾ .

٤ - الإصلاح بين المتخاصمين ومساعدتهم على حل مشاكلهم بطريق  
الشرع مالم تستعص فإن استعصت أحيلت إلى المحاكم البلدية المختصة  
بذلك .

٥ - تأديب من يخل بأوامر الشرع ، أو يبعث بالأداب الإسلامية التي  
يعيش عليها المواطنون ، وبحسب حال المواطن يكون التأديب ، ولا يكون  
إلا بعد تقديم النصح والإرشاد له وتعليميه بما ينبغي له و يجب عليه والإعذار  
إليه .

(١) البر : الخبر كله والأية من سورة المسائدة .

وفي حالة عدم جدوى النصح والإرشاد والتأديب الأدبى المعنوى الذى تقدمه اللجنة . فإن أمره يرفع إلى حاكم الحى أو القرية ليتولى تأدبيه بها براه ، ولو بإبعاده من الحى أو القرية التى أفسد فيها ولم يصلح .

٦ - إنشاء صندوق مالى فى الحى أو القرية ، ومساهمة كل مواطن فيه بقدر معين بحسب حاله يساراً وإعساراً ، على أن يكون حسبة الله تعالى بمعنى أن القدر الذى يسهم به الفرد المواطن ينوى به ثواب الآخرة لامرداد الدنيا ، ولذا يجوز أن توقف الأوقاف على هذا الصندوق حيث مصارفه هى مصارف البر والإحسان وإن كان خاصاً بأهل الحى أو القرية . ومن مصادر تنمية هذا الصندوق الزكاة الواجبة ، وصدقات التطوع ، والندور الشرعية .

٧ - زيادة في تقوية أواصر المحبة والإخاء بين سكان الحى أو القرية يفتح صندوق مالى يحفظ فيه المواطنون الزائد من المال على حوائجهم الضرورية ، وينمى لهم بواسطة إنشاء متجر في الحى رابع ، أو مصنع متاج ، أو زراعة مغلة مثمرة ، وتكون الأرباح والخسائر بحسب المقادير التي يضعها المواطنون .

ومن لم يرغب في تنمية زائد ماله ، يحفظ له بلا ربح ولا وضيعة إذ هوأمانة إذن في التصرف فيها وهي محفوظة له مضمونة يتسلمه كلاً أو بعضما متى شاء بلا وكس ولا مُماطلة .

٨ - فتح معهد مهنى بحسب حال القرية أو الحى يتعلم فيه بعض أبناء المواطنين بعض المهن اليدوية البسيطة تساعدهم على اكتساب العيش في عزة وكرامة .

٩ - فتح ناد رياضى يزاول فيه أبناء القرية أو الحى الرياضات الإسلامية المختلفة كالسباحة والرمادة والمسابقة تقوية لأبدانهم ، وتنمية لأفكارهم وعقوهم ، إذ العقل السليم في الجسم السليم كما قيل .

وبعد فهذه أهم الواجبات التي تقوم بها لجنة الحى أو القرية المكونة في المسجد ، وهى مهام لعمر الله جديرة بالتقدير والاحترام ، ومتى قامت بها اللجنة وتمت على أحسن وجهها فإنها تكون مثلا عاليا للإصلاح البشرى النابع من روح الإخاء الإسلامى ، والتعاون الإيمانى وهو أمر واجب القيام به في أمة تؤمن بالإسلام وتعمل به لتكميل وتسعد .

---

## هل يعود الإسلام ، ويكمّل الناس ويسعدون عليه ؟ ؟

للإجابة عن هذا السؤال نقول : أمّا كون الإسلام إذا عاد للحياة من جديد وعمل به الناس كملوا وسعدوا عليه فهذا أمر مقطوع به ولا شك فيه بحال ، لأن الإسلام وضع وضع السنن والقوانين الثابتة التي لا تختلف نتائجها أبداً . فلا يمكن أن تعمل جماعة أو أمة أو حتى فرد بالإسلام عقائد وعبادات ومعاملات وأدابا وأخلاقا ثم تختلف النتائج الموضوعية والإسلام لها فلا تكمل الجماعة أو الأمة أو الفرد عقلياً وخلقياً ولا تسعد حالاً وما لا ، وذلك لأن قانون الكمال والإسعاد البشري هو الإسلام حيث شاء الله ذلك وأراده . وقد جرب الإسلام وصحت التجربة فكمّل العاملون بالإسلام وسعدوا في غير ما زمان ومكان ، والتجربة أكبر برهان كما يقال . فإن العرب قد سعدوا وكمّلوا بالإسلام في عصره الأول عندما طبق الإسلام التطبيق المطلوب منه ، وأصبح العرب الذين كانوا قبل الإسلام أسوأ الناس حالاً أصبحوا أكمل وأسعد من على الأرض قاطبة ، وفي تلك الظروف الصعبة الشديدة القاسية فكيف لو طبق الإسلام اليوم في عصر الذرة وغزو الفضاء في أمة أو جماعة ؟ فإنه يلا شك ستتصبح تلك الأمة المطبق فيها الإسلام أكمل الناس وأسعدهم ولتكون حياتها في كمالها وسعادتها أشبه بحال أهل النعيم المقيم في دار السلام بالملكون الأعلى يوم القيمة .

وأما هل يعود الإسلام أو لا يعود إلى الحياة من جديد ليحييها إلى كمال بشري وسعادة إنسانية لم يسبق لها مثيل فهذا مالا يملك أحد الإجابة الصحيحة عنه سواء بالنفي أو الإيجاب : إذ هو من الغيب والغيب لا يعلمه إلا الله سبحانه وتعالى . وإنما عودة الإسلام ممكنة وجائزه وليس

هي من قبيل المحال وليس من حق أحد أن ينفي عودة الإسلام بصورة جازمة : إن الأقرب إلى سن الكون ونظام الحياة أن يعود الإسلام من جديد لتكميل عليه أمم العالم وشعوبه ويسعدون عليه . لاسيما وقد جرب الناس فلسفات شتى وأنظمة عديدة مختلفة من وضع البشر وتقنيتهم وقد أفلست جميعها . ولم يتحقق بها كمال الإنسان ولا سعادته .

فَإِنْ مَا نَعْلَمْ إِذَا أَنْ تَقُومُ أُمَّةٌ عَظِيمَةٌ كَالْمَانِيَّةُ الْغَرْبِيَّةُ أَوْ بِرِّيْطَانِيَّةُ فِي يَوْمٍ مِنَ الْأَيَّامِ وَتَطْبَقُ إِلَيْهِمْ عَقِيْدَةُ وَشَرِيعَةُ وَآدَابُ وَخَلْقًا فَتَكْمِلُ وَتَسْعَدُ عَلَيْهِ ، وَيَتَحَقَّقُ مَوْعِدُ اللَّهِ تَعَالَى هَذِهِ فِي قَوْلِهِ : ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابَ آمَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَرُنَا عَنْهُمْ سِيَّئَاتِهِمْ وَلَا دُخُلَنَاهُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ ، وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا تُورَةَ إِنْجِيلِهِمْ ، وَمَا أَنْزَلْنَا إِلَيْهِمْ مِنْ رِبِّهِمْ لَا كَلُوا مِنْ فُوقِهِمْ وَمَنْ تَحْتَ أَرْجُلِهِمْ﴾ الْآيَةُ وَالْمَرادُ بِهَا أَنْزَلْنَا إِلَيْهِمْ مِنْ رِبِّهِمْ الْقُرْآنُ كِتَابُ إِلَيْسَامْ وَالْجَامِعُ لِشَرائِعِهِ وَالْحاوِي لِكُلِّ مَا فِي إِلَيْسَامْ مِنْ عَقَائِدٍ وَعَبَادَاتٍ وَمَعَالِمَاتٍ وَآدَابٍ وَأَخْلَاقٍ .

ومع هذا فإنه ينبغي أن لا يغيب عن أذهاننا أن هناك إشارة قرآنية وأخرى حديثية تدل كل واحدة منها على عودة الإسلام وظهوره في الأرض وسيادته .

وأما الحديثة فأظهرها ما جاء في أحاديث المهدي وفيها «يملأ الأرض عدلاً وقسطاً بعدها ملئت ظلمًا وجوراً». كما إن هناك سنة صحيحة تشير إلى عودة الإسلام وظهوره وسيادته على غيره من الأديان ، ولفظها : «ليبلغن هذا الدين ما يبلغ الليل والنهر ، ولا يبقى بيت مدر ولا وبر إلا دخله الإسلام بعز عزيز أو ذل ذليل ». أو كما قال عليه السلام .

يَبْدِأْ أَنَّهُ لَمَا كَانَ الْإِسْلَامُ قَائِمًا مُوجُودًا وَمُعْمَلاً بِعَضِ شَرائِعِهِ وَسَعَدَ وَكَمِلَ عَلَيْهِ الْقَائِمُونَ بِهِ ، وَكَانَتْ حَلْجَةُ الْبَشَرِ الْيَوْمُ مَاسَةً إِلَى الْكَمالِ وَالْإِسْعَادِ فَإِنَّا نَدْعُو وَنَلْحُقُ فِي الدُّعَاءِ كُلَّ الْرَاغِبِينَ فِي الإِصْلَاحِ وَالْكَمالِ وَالْإِسْعَادِ مِنْ عَرَبٍ وَغَجَمٍ وَمُسْلِمِينَ وَغَيْرِ مُسْلِمِينَ الْأَخْذُ بِالْإِسْلَامِ دِينُ الْإِكْمَالِ وَالْإِسْعَادِ وَنَنْهَا عَلَيْهِمْ هَذَا التَّسْوِيفُ وَالتَّبَاطُؤُ ، وَالْبَشَرِيَّةُ تَعْانِي مِنْ طَغْيَانِ الْمَادَّةِ وَإِجْحَافِهَا وَمِنْ الْجُوعِ الرُّوحِيِّ وَالْخَوَاءِ النَّفْسِيِّ وَالْهَبُوطِ الْخَلْقِيِّ ، وَالْضَّيَاعِ الشَّخْصِيِّ ، الْأَمْرُ الَّذِي لَا يَنْكِرُهُ عَاقِلٌ ، وَلَا يَجَدُ فِيهِ أَحَدٌ أَوْ يَكَابِرُ إِلَّا مِنْ سُفْهِ نَفْسِهِ ، وَرَضِيَ أَنْ يَكُونَ فِي عَدَادِ الْبَهَائِمِ مِنَ الْحَيَوانَاتِ .

لَاسِيَّا وَأَنَّ التَّعَصُّبَ الْدِينِيَّ قدْ خَفَ كَثِيرًا إِنْ لَمْ يَكُنْ قَدْ انْقَرَضَ فِي كَثِيرٍ مِنْ بَلَادِ الْعَالَمِ . فَلِمْ يَقِنْ مَانِعٌ يَمْنَعُ مِنَ الْأَخْذِ بِالْإِسْلَامِ بِوَصْفِهِ الْأَدَاءِ الْحَقَّةِ لِإِكْمَالِ الْبَشَرِيَّةِ وَإِسْعَادِهَا جَسْمًا وَرُوْحًا وَدِينًا وَآخِرَةً .

فَإِلَى إِسْلَامِ يَا عُقَلَاءِ النَّاسِ فَإِنَّهُ الْأَلْهَارُ الرَّافِعُ لِلْبَشَرِيَّةِ مِنْ سُقُوطِهَا فِي وَهَدَةِ الْمَادَّةِ وَطَغْيَانِهَا . وَإِنْ أَبَيْتُمْ فَالخَسَارَةُ عَلَيْكُمْ . وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ !!

## خلاصة ما جاء في الرسالة من حقائق علمية ثابتة

الحمد لله وبعد : فإن القارئ الكريم خلاصة ما اشتغلت عليه هذه الرسالة من حقائق علمية ثابتة هي جديرة بالتأمل والأخذ بعين الاعتبار من ي يريد الإصلاح والخير لنفسه وللناس أجمعين .

١ - لم يكن الباعث على تقديم هذه الرسالة سوى ما وجب على العلماء من البيان ، وما تختص من واجب النصيحة لحكام المسلمين وعامتهم .

٢ - إن أكثر الناس يجهلون معنى الإسلام ، وهذا هجره من هجره منهم ، وحاربه من حاربه منهم ، ولم يتتفعوا به في حياتهم فعاشوا أشقياء ناقصين في كل مجالات حياتهم الروحية والجسمية معاً .

٣ - الإسلام هو دين الله الذي أوحاه إلى نبيه محمد ﷺ لإصلاح الناس وإكمالهم في عقولهم وأخلاقهم ، وإسعادهم في أجسامهم وأرواحهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، وذلك إنهم عملوا به عقائد وعبادات وأحكاماً وأخلاقاً .

٤ - إقامة بيتين وبرهان عقل على صحة أن الإسلام هو آلة الإكمال والإسعاد البشري : الأولى حال العرب في الجاهلية ، ثم في الإسلام ، والثانية سكان شبه الجزيرة العربية بعد فساد الحكم فيها وضياع الشرع الإسلامي بينها ، ثم بعد أن حكمها القرآن وسادها الإسلام الصحيح على عهد حكم السعوديين . والبرهان : أن الإسلام وضع وضع السنن التي لا تختلف نتائجها مثل الماء يروى والطعام يشبع والنار تحرق وال الحديد يقطع فإن كانت هذه لا تختلف نتائجها فكذلك شرائع الإسلام لا تختلف نتائجها في الإكمال والإسعاد .

٥ - عوامل ضياع العمل بالإسلام هي جهل الناس به ، وما أصدق به من بدع وخرافات ، وحرمان أكثر المسلمين من تطبيق شرائعه بينهم .

- ٦ - بيان كيف ضاع الإسلام بين أعدائه وأوليائه ، ومن هم أولياؤه ، ومن هم أعداؤه .

٧ - استردت أمّة الإسلام استقلالها ، ولكن لم تسترد عقليتها ولا قلبها المؤمن الحني البصير .

٨ - ضرب مثل لتعطيل الشريعة الإسلامية بنسب متفاوتة في بلاد المسلمين وأن أعلى نسبة لتطبيقها هي في المملكة السعودية ، وبيان كيف نالها بذلك الخير الكثير الذي لم يحظ به سواها من بلاد المسلمين قاطبة وكون المسلمين عمياً عن هذا الخير لا يروننه ولا يذكرونه .

٩ - موقف البلاد الإسلامية الشاذ من دولة السعودية ورد ذلك إلى عاملين الأول تسمم الفكر الإسلامي نتيجة قبول المسلمين كل ما يأتي من الغرب ، والثاني ستر الحكماء المسلمين عن أنفسهم فضيحة حكمهم المسلمين بغير شريعة ربهم .

١٠ - مظاهر الخير وأثار فائدة تطبيق الشريعة الإسلامية في البلاد السعودية وهي أكثر من عشر مظاهر تجلت فيها فائدة تطبيق الشريعة الإسلامية .

١١ - بيان طريقة لحفظ ما بقى من الإسلام خارج بلاد المسلمين ، بذكر تكوين هيئة عليا للدعوة الإسلامية ومساهمة أمّة الإسلام في صندوق ميزانيتها ، وبيان مهامها التي تقوم بها .

١٢ - المحافظة على ما بقى من الإسلام داخل بلاد المسلمين ، وذكر طريقة ناجحة لذلك إن اتبعت بصدق وحزم ، ودعوة المسلمين إلى اتباع هذه الطريقة للحفاظ على ما بقى من الإسلام .

١٣ - تفصيل الخطوة وذكر لجان الحني والقرية ، وبيان مهامها التي تقوم بها من الإصلاح بين المواطنين ، وبيان أن الخطتين المذكورتين للحفاظ على ما بقى معمولاً به من الإسلام بين المسلمين داخل بلاد المسلمين وخارجها هو المقصود من كتابة هذه الرسالة ونشرها وتقديمها للمسلمين .

- ١٤ - إمكان عودة الإسلام إلى الحياة وسعادة الناس وكما هم عليه ، وتقرير الحقيقة السابقة وهي أن لا كمال ولا سعادة إلا بالإسلام .
- ١٥ - بشارة الكتاب والستة بظهور الإسلام ، وتطبيقة الأرض كلها حتى لا يبقى بلد إلا ويدخله ويسعد أهله عليه ويكملون به
-

## المحتوى

| الص | الموضوع                                             |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ٥   | ● بين يدي الرسالة                                   |
| ٦   | ● الإسلام الضائع                                    |
| ١١  | ● كيف ضاع الإسلام                                   |
| ١٣  | ● من المسئول عن ضياع الإسلام ؟                      |
| ٢١  | ● كيف يحفظ ما بقى من الإسلام ، داخل بلاده وخارجها ؟ |
| ٢٨  | ● هل يعود الإسلام ويكمel الناس عليه ويسعدون عليه ؟  |

● ● الرسالة السادسة

إلى التصوف يا عباد الله



# بسم الله الرحمن الرحيم

## مقدمة

الحمد لله على نعمة الاسلام ، وكفى بها نعمة . والصلوة والسلام على محمد نبى الاسلام وكفى به نبیا ورسولا .  
ورضى الله عن آل نبینا وصحابته فاضلا ومفضولا .

وبعد فانه - ويا للاسف الشديد - قد ظهرت الدعوة للتتصوف من جديد ، وبعد أن ظن المصلحون أنها قد مضت فلا ترجع ، وماتت فلا تنشر . وذلك بعد أن أظهروا زيفها ، وكشفوا عوارها ، وأزحوا الستار عما تخفي وراءها من جيوش الخراب والدمار ، تلك الجيوش الكافرة الفاجرة التي ما فتئت تضرب في جسم أمّة الاسلام حتى مزقته أشلاء ، وطرحته لكلاب الاستعمار أجزاء ، فامتصوا دمه ، وأكلوا لحمه ، وكسروا عظميه ، وواروه التراب ، وظنوا أنه لا يبعث إلى يوم الحساب .  
وما ان نشر الله أمّة الاسلام بعد موتها ، وعادت إلى الحياة من بعد

مفارقتها ، ورآها العدو الثالث المركب من اليهود والمجوس والنصارى ، رآها وقد تحررت ديارها ، وتخلىت من نير الاستعمار الغربى بلادها وأقطارها ، فلم يعد فيها سلطة لكافر ، ولا سلطان لكافر آلمها تحررها ، وأكربها وأحزنها خلاصها واستقلالها حتى راح يبحث عن عملائه الأقدامين ، وجندوه المخلصين من دعاء التصوف ، وأدعية المصوفين ، فأخذ يجمع شتاهم ويحرك طلائعهم ويدفع بهم في المعركة لضرب أمة الاسلام مرة أخرى ليوهنوها ويضعفوها ويومها يضعها مرة أخرى تحت كلكله ليمتص دمها ويأكل لحمها وعظمها كما فعل بها في المرة الأولى - والعياذ بالله تعالى .

ومن هنا - وقد رأينا بأم أعيننا تحرك أدعية التصوف الزائف ، ودعاة المتصوفة المرتزقة نحو أمة الاسلام ليزيدوا في محتتها ، وتوسيع هوة الشقاوة والخلاف بينها ، فهذا يؤلف كتابا ويكتب رسالة ، وذاك يفتح زاوية ويوزع مناشير ، وأخر يعقد مؤتمرا ويقيم احتفالات يشكك في الدعوة الاصلاحية السلفية ، ويطعن في دعاتها وحمة راياتها قد يها وحديثا .

وساعد على تحرك هذا الباطل وأعان على انتشاره تخوف بعض الحاكمين في أغلب بلاد المسلمين من الدعوة السلفية التي أحياها بعد موتها في العالم الاسلامي الامامان الجليلان :

أحمد بن عبد الخليل بن تيمية في الديار الشامية ، ومحمد بن عبد الوهاب في الديار النجدية .

اذ الأول نشر الله تعالى تراثه الفكري والعلمى الاصلاحي على أيدي الحكام السعوديين - جزاهم الله خيرا - وذلك بعد أن طوّقها الزمان بأيدي دعاة التصوف والضلالة ، فأقبل طلبة العلم في كافة أنحاء العالم الاسلامي يقرءون لابن تيمية أفكاره الاصلاحية ، ويترمّصون شخصيته السلفية الطاهرة النقية ، فأظهر الله دعوة الحق الدعوة السلفية في كافة أرجاء العالم الاسلامي .

وأما الإمام الثاني وهو الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى ، فحسبه أن أثمرت دعوته المملكة العربية السعودية هذه المملكة التي احتضنت دعوته السلفية فبلغت بها من الكمال ما أصبحت به تحاكى دوله الراشدين السلفيين من الصحابة والتابعين .

أعود فأقول : لقد ساعد على تحرك المتصوفة في هذه الأيام ، واظهار دعوتهم تخوف بعض الحكام في بلاد المسلمين من الدعوة السلفية ، إذ رأوا فيها ما يبعث على الانقلاب الفكري والروحي قد يؤدي أخيرا إلى انقلاب اداري شامل يقضى على مظاهر الفسق والفحوج في ديار المسلمين ، ويعود بالأمة الإسلامية إلى عهد سلفها الصالح عهد تحكيم الكتاب والسنّة والهجرة والجهاد إلى أن تبلغ أمة الإسلام غاياتها في الظهور والصفاء والعزة والكرامة حتى لا تكون فتنه ويكون الدين كله لله .

هذا التخوف تحالف بعض جهال الحكام مع ضلال المتصوفة على محاربة دعوة الدعوة السلفية الإسلامية بين المسلمين فترى بعضا منهم لا يؤمنون بالله وللقائه لما أصاب قلوبهم من الأخلاق الماركسي يساعدون على نشر التصوف الباطل فيسهمون في إقامة الحفلات الصوفية ويسهلون أمور القائمين عليها ، ومحوطونهم بعناء وحماية في الوقت الذين يضطهدون دعوة الاصلاح ، وينكلون بهم ، ويستكتونهم .

ومن هنا - أخي المسلم - وجب التنبيه بسرعة إلى خطر هذه الدعوة الصوفية الجديدة قبل استفحال أمرها ، وانتشار شرها بين المسلمين ، والتي يخشى أن تضع بلاد المسلمين مرة أخرى تحت وطأة الاستعمار بعد أن أنقذها الله تعالى منه بدعة الإسلام التي حمل رايتها السلفيون وجاهدوا المسلمين تحتها حتى تحررت ديار المسلمين وببلادهم من الاستعمار الغربي الغاشم الظلوم .

وقياما بهذا الواجب أكتب هذه الرسالة وأنشرها بين المسلمين أعلاما لدعوة التصوف المزيف أن يكفوأ عن دعوتهم فإنه لا مجال اليوم بين المسلمين

لقبول هذه الدعوة الزائفة ، وقد استضاءوا بنور الوحي ، واستناروا بهدى الكتاب والسنة واهتدوا عليهمَا .

وعرفوا ما أصابهم وما حل بديارهم من المحن والفتن قرона طويلة من جراء دعاء التصوف ، وما رموا به أمّة الإسلام من قاصدات الظهر .

وتحذير لأمة الاسلام عن أن تنخدع مرة أخرى بشعارات التصوف  
وبهرجه الكاذب ، وزخرفه الباطل ، والمؤمن لا يلدغ من جحر مرتين  
وحسبى أن أقول للجميع ، أن التصوف اما أن يكون هو الاسلام ، أو  
يكون غيره ، فان كان هو الاسلام فحسبنا الاسلام ، وان كان غيره فلا  
حاجة بنا اليه .

وعليه فلا تصفوف بعد اليوم ، ولكن الكتاب والسنّة تعلما وعلما وعملا ودعوة . فهذا سبيل النجاة ، وطريق الكمال والاسعاد لأمة الاسلام في الدنيا والآخرة .

كما أقدم لهم أخيراً صفحات مشرقة هي البديل عن التصوف المنبوذ ،  
الذى حذرناهم منه ونبهناهم الى خطره ، بما يعرفون به الطريق الى الله  
تعالى والسير اليه ، فيكملون بطاعته ويصفون بذكره ، ويسعدون بأنسه  
والقرب منه . حق اللهم لي ولهم ذلك ، انه على ذلك قدير وبالاجابة

## التصوف وأصوله

### (أ) التصوف :

ما هو التصوف ؟

لقد اختلف مतحولوه في وضع حد له حتى بلغت تعاريفهم له نحوا من ألفى تعريف ، كلها خدود ورسوم لا واقع لها في الخارج .

والتعريف الصحيح للتصوف هو : أنه بدعة « ضلاله » من شر البدع ، وأكثراها اضلالا ، وأكبرها ضلاله ، اذ لم يعرف التصوف في زمن نزول الوحي . ولا بعده والى أن انقرض من شاهد نزول الوحي المحمدي وعاصر نبيه صلى الله عليه وسلم فلم يرد لفظ التصوف على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم قط ، فلم يحدث عنه ولم يخبر به ، اللهم الا ما كان من تحذيره صلى الله عليه وسلم من البدع والاحاديث في الدين في مثله قوله : « ايامكم ومحدثات الأمور فان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله »<sup>(١)</sup> .

وقوله : « من احدث في امرنا هذا ما ليس منه فهو رد »<sup>(٢)</sup> .

فإنه قطعا يدخل في البدع والمحدثات التي أشار إليها الحديث النبوي الشريف .

وكما أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحدث عنه ولم يخبر به فضلا عن أن يشرعه ويدعو إليه ، فإن الصحابة رضوان الله عليهم لم يؤثر عن أحد منهم أنه عرف التصوف أو نطق به ، وكذا التابعون من أبناء الصحابة وأبناء أبنائهم وهم أهل القرون المشهود لهم بالخيرية والفضل في قول الرسول صلى الله عليه وسلم « خيركم قرنى ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم » فإنه لم يعرف بينهم ولم يؤثر عن أحد منهم ، لا بالعبارة ولا بالاشارة ، فلذا هو بدعة قطعا ولا شك في بدعيته واحداثه .

(١) رواه أبو داود والترمذى وهو حديث صحيح .

(٢) رواه مسلم .

وحتى أهل اللسان العربي انكروا ان يكون لفظ التصوف عربياً اذ صيغة التفعل لا بد وأن تكون مشتقة من فعل لازم يؤتي بها لأغراض المطاوعة أو التكلف كالتعلم والتشجع من فعل علم ، وشجع اللازمين ، والتصوف ما هو الفعل المشتق منه ؟

هل فعله صفا يصفو . أو صف يصف ، والخواب لا فلم يرد من صفة التصوف ولا من صف كذلك . ولذا التصوف بدعة في شكلها وموضوعها ياباها الكتاب والسنة ، ولغتهم معا .

وغير ضائقنا قول أحد الراكضين في الدعوة إلى التصوف في هذا الأيام <sup>(١)</sup> أن أنكار بعض الناس على هذا اللفظ (التصوف) بأنه لم يسمع في عهد الصحابة والتابعين مردود ؟ اذ كثير من الاصطلاحات أحدثت بعد زمان الصحابة واستعملت ولم تنكر كالنحو والفقه والمنطق .

وفات هذا الشيخ أن انكار السلفيين للفظ التصوف ومعناه أن التصوف استعمل معولاً هدم الاسلام ، وتفتيت عقائده ، وابطال شرائعه وأحكامه . وأما لفظ النحو والفقه فقد استعمل لحفظ الاسلام والابقاء عليه ، وفهمه ومعرفة ما جاء به من الهدى والنور والخير ، وشتان ما بين الاصطلاحين : ان الأول وضع للهدم والتخريب ، والثاني وضع للبناء والتعمير ومن يسوى بين ما يبني وما يهدم ؟

ان التصوف - أخي المسلم - ليس هو كما يقول دعاته باطلًا وزوراً : انه علم تعرف به أحوال تركية النفس وتصفية الأخلاق ، وتعمير الظاهر والباطن لنيل السعادة الأبدية ، ولا هو استعمال كل خلق سنى ، وترك كل خلق دنى ، ولا هو كل ما عرفوه به ووضعوا له من حدود ورسوم لا تعدو كونها حبراً على ورق .

(١) هو عبد القادر عبس شيخ الطريقة الشاذلية بالشام ، في كتابه حقائق عن التصوف . والذى دلس فيه وغض أمر الإسلام بحيث لم يذكر من التصوف إلا الروح المشرق ، وأخفى عن علم الرجاء المظلم المليء بالشرك والبدع المحرمة والكافريات .

وانما هو بحسب واقع المتصوفين منذ أن نشأ التصوف في القرن الرابع واستغله الزنادقة والباطنية وغلاة الحاذقين على الاسلام من يهود ومجوس وصلبيين لضرب العقيدة الاسلامية ووحدة المسلمين وقوتهم ، وانما هو أى التصوف أسلوب من الاحتيال والنصب والتدعيل يبتدىء بذكر الله ويتنهى بالكفر به والعياذ بالله تعالى . أوله اتباع وآخره ابتداع ، ظاهره التقى الطهر ، وباطنه الفجر والعهر .

الله ، الله ياعباد الله ، كم عانت أمّة الاسلام من الفرقـةـ والأنقسامـاتـ سبـبهـ ، وكم ضـيـمتـ وناـلـهاـ منـ الشـرـ وـالـسـوـءـ عـلـىـ أـيـدـىـ دـعـاتـهـ وـمـتـبـنـيهـ ، استـعـانـ بـهـ الـاسـتـعـارـ عـلـىـ فـتـحـ الدـارـ ، وـالـحـاـقـ العـاـرـ ، كـمـ اـتـخـذـ العـدـوـ المـدـاهـمـ لـبـلـادـ الـمـسـلـمـيـنـ فـيـ الشـرـقـ وـالـغـرـبـ مـنـ عـيـونـ تـدـلـهـ عـلـىـ ضـعـفـ الـمـسـلـمـيـنـ وـعـورـاتـهـمـ ، وـأـلـسـنـ تـخـرـهـ عـمـاـ يـخـفـيـهـ الـمـسـلـمـوـنـ عـنـ عـدـوـهـمـ مـنـ أـمـوـرـ حـرـبـهـمـ وـسـلـمـهـمـ ، وـذـلـكـ مـنـ مـشـاـيـخـ الـطـرـقـ وـالـتـصـوـفـ ، وـالـتـارـيـخـ حـاـفـلـ بـهـذـهـ الـمـخـازـىـ وـصـفـحـاتـهـ تـقـرـ بـذـلـكـ وـلـاـ تـنـكـرـهـ وـتـعـرـفـ بـهـ وـتـشـهـدـ عـلـيـهـ .

وسوف نذكر صورا حية ، وأمثلة صادقة عن ذكر كل أصل من أصول التصوف والتي ظاهرها مشرق وباطنها محرق ، والتي ما زال المضللون والمخدوعون المغرورون يعرضون الوجه المشرق منها ويخفون الوجه المظلم المحرق ، ولا أدرى ما يحملهم على ذلك ، ألم يكن في هدى الله ورسوله من فنون التربية ، وأنواع العبادة ما يزكي النفوس ، ويظهر الأرواح ، ويهذب الأخلاق ، ويوصل العبد إلى حضرة القدس ، ويديقه طعم الأننس بربه سبحانه وتعالى .

بلـىـ : انـ فـيـ ذـلـكـ لـغـنـىـ كـبـيرـاـ عـنـ شـطـحـاتـ التـصـوـفـ ، وـخـيـالـاتـ المـتـصـوـفـيـنـ وـلـكـنـ أـكـثـرـ النـاسـ لـاـ يـعـلـمـونـ .

## (ب) أصول التصوف :

ان للتصوف أصولاً تواضع عليها أهل هذه البدعة منذ نشأتها ، فلا تعرف حقيقة التصوف الا بالنظر في تلك الأصول ، والوقوف على ما فيها من حق وباطل ، وخطأً وصواب وستكتفى بذكر أصول منها وهى أهمها ، ومن خلال استعراضها نتبين ما جرته هذه البدعة على امة الاسلام من أضرار وأخطار .

والغرض من هذا كله تنبيه امة الاسلام وتحذيرها من الوقوع في جبائل هذه البدعة مرة أخرى ، حيث نشط اليوم دعاتها من أدعيائهما والمغرورين بيهرجها وزخرف القول فيها ، ولا يبعد أن يكون المحرك لأدعياء التصوف في هذه الأيام بالذات أصابع الماسونية العالمية ، لما رأت من تحرك الشباب المسلم نحو الاسلام واقباله على التدين الصحيح المستقى من الوحيين : كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فخافت من عاقبة هذه الصحوة أن تنقلب نهضة اصلاحية شاملة فتنقد العالم الاسلامي من سيطرتها ، وتخلصه من أنانيتها ، وتنتشله من أظفارها الناشبة فيه منذ أن أرده صريعاً بسکین التصوف الزائف البغيض ، وهذا هي ذى تلك الأصول نستعرضها أصلاً بعد أصل ، لنرى ماتحمله من خراب ودمار لأمة الاسلام الخيرية الكريمة .

## الأصل الأول

### الطريقة

ماذا تعنى الكلمة الطريقة؟

انها تعنى اتصال المريد <sup>(١)</sup> بالشيخ وارتباطه به حياً وميتاً <sup>(٢)</sup> وذلك بواسطة ورد من الأذكار يقوم به المريد باذن من الشيخ أول النهار وأخره ، ويلتزم به بموجب عقد بينه وبين الشيخ . وهذا العقد يعرف بالعهد ، وصورته أن يتتعهد الطرف الأول وهو الشيخ بأن يخلص المريد من كل شدة وينخرجه من كل محنـة ، متى ناداه مستغثـاً به ، كما يشفع له يوم القيمة في دخول الجنة ، ويتعهد الطرف الثاني وهو المريد بأن يلتزم بالورد وأدابه فلا يتركه مدى الحياة كما يلتزم بلزموم الطريقة وعدم استبدال غيرها من سائر الطرق بها .

هذه هي الطريقة عند المتصوفة ، وهـى أحد أصول التصوف عند أصحابـه ، وهذا بيان ما فيها من الباطل والشر والفساد :

ـ لـ . تقسيم أمة الاسلام بين مشائخ ضلال جهـال يستغلونـهم ويتحكمـونـفيـهم ، ويـحرمونـهم من نـعـمة الوـحـدة الإيمـانـية والأخـوـة الاسلامـية ، انـ المعـرـوفـأنـ العـداـوةـ مـتـأـصـلـةـ بيـنـ طـوـافـ الـطـرـقـ إـلـىـ حدـ أـنـ بعضـهـمـ لاـ يـجـالـسـ بـعـضـ ، ولاـ يـؤـاكـلـهـ ولاـ يـشارـبـهـ بلـ ولاـ يـزـوـجـهـ ولاـ يـتـعـاـونـ معـهـ ويـقـولـ هـذـاـ لـيـسـ بـأـخـيـ منـ الشـيـخـ ، وكـفـىـ بـهـذـهـ التـفـرـقـةـ بيـنـ الـمـسـلـمـينـ باـطـلاـ وـشـراـ وـفـسـادـاـ ،

ـ ٢ـ . تـفـرـيقـ أـمـةـ الـاسـلامـ ، وـتـزـيقـ وـحدـتهاـ ، اـذـ ماـ قـامـتـ الـطـرـقـ الـأـعـلـىـ

(١) المـوـادـ بـالـمـرـيدـ مـنـ بـرـيدـ الـوـصـولـ إـلـىـ اللهـ تـعـالـىـ بـطـرـيقـ الـأـذـكـارـ وـالـمـحـافظـةـ عـلـيـهـاـ .

(٢) اـذـ مـاتـ الشـاذـلـ مـثـلاـ وـاتـيـاعـهـ بـاعـونـ إـلـىـ الـيـومـ . وـكـذـاـ سـائـرـ الـطـرـقـ .

أساس تفرقة المسلمين وتجزئتهم وتفكيك عرى وحدتهم الروحية والسياسية ليسهل قهرهم والتسلط عليهم ، كما حصل لهم في عهود الاستعمار البائدة ، وهذا هي ذى آثار ذلك باقية الى اليوم فامة الاسلام أمم ، ودولتهم دول ، - ولا حول ولا قوة الا بالله .

٣ - افتراء الشيخ على المريد بأن يخلصه من الشدائـد ، وينقذه من المهاـلك متى استعان به وناداه ، كما يحضر له عند الموت فيلقـنه الشهـادـتين ، ويخـاصـمـ عنـهـ في قـبـرـهـ الـمـلـكـيـنـ ، وأخـيرـاـ يـشـفـعـ لهـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ فيـجـوزـ عـلـىـ الصـرـاطـ بـمـعـيـةـ الشـيـخـ وـيـدـخـلـ الجـنـةـ بـشـفـاعـتـهـ .

فهـذاـ منـ الشـيـخـ ، زـيـادـةـ عـلـىـ أـنـهـ اـفـتـارـ وـكـذـبـ ، لـاـ يـحـلـ مـثـلـهـ وـلـاـ يـجـوزـ بـحـالـ مـنـ الـأـحـوـالـ ، فـانـ فـيـهـ تـضـلـيلـ الـمـسـلـمـ وـالـتـغـيـرـ بـهـ ، وـحـلـهـ عـلـىـ اـعـتـقـادـ الـبـاطـلـ وـالـعـمـلـ بـمـوجـبـهـ الـأـمـرـ الذـىـ قـدـ يـفـضـىـ بـهـ إـلـىـ الشـرـكـ وـالـكـفـرـ وـالـعـيـادـ بـالـلـهـ تـعـالـىـ .

وـتـضـلـيلـ الـمـسـلـمـ وـغـشـهـ وـخـدـاعـهـ مـنـ أـعـظـمـ الـذـنـوبـ وـأـكـبـرـ الـآـثـامـ .

٤ - قـطـعـ المـرـيدـ عـنـ كـلـ مـاـ سـوـىـ شـيـخـ الطـرـيقـةـ ، وـذـلـكـ لـاستـغـلـالـهـ وـالـتـحـكـمـ فـيـهـ ، حـتـىـ اـنـهـ لـيـحـظـرـونـ عـلـيـهـ أـنـ يـزـورـ أـىـ وـلـيـ حـيـاـ كـانـ أوـ مـيـتاـ ، فـقـدـ جـاءـ فـيـ كـتـابـ الطـائـفةـ التـجـانـيـةـ (ـالـرـماـحـ)ـ مـاـ نـصـهـ : الـثـالـثـيـ مـنـ شـرـطـ الطـرـيقـةـ عـدـمـ زـيـارـةـ وـاحـدـ مـنـ الـأـوـلـيـاءـ الـأـحـيـاءـ أوـ الـأـمـوـاتـ .

## الأصل الثاني

### الشيخ المأذون له

ان من أصول أصحاب الطرق من مشائخ المتصوفة ضرورة وجود شيخ مأذون له في اعطاء الورد للمريد ، أو من ينوب عنه من خليفة للشيخ ، أو مقدم في الطريقة .

وهذه لعمر الله احدى الوسائل التي يستعملها مشائخ الطرق لصيد عوام المسلمين وجهاتهم من أجل تسخيرهم ، واستغلال كل طاقاتهم المالية والبدنية لخدمة الشيخ وناثئيه من مقدم وغيره .

وبيان هذه الوسيلة : أنه من باب الكلمة حق أريد بها باطل فاتخاذ شيخ عارف بالله تعالى والطريق الى الله تعالى من أجل التعلم عنه والاقتداء به في كمالاته الروحية والأخذ بتربيته الاسلامية ، أمر محمود ومأمور به ، اذ لا يمكن لأى أحد أن يعرف الله تعالى ، ويعرف محابه ومساخطه ويعرف كيف يعبده ويتقرب اليه ، الا اذا تلمند لمشائخ العلم ، وتعلم منهم ، وتربي تحت رعايتهم وكمال عنایتهم ، ولكن الخطأ في اشتراط أن يكون الشيخ مأذون له في اعطاء الورد ، وسلوك الطريقة ، ولو كان أميا جاهلا ، وهذا هو الواقع اذ جل مشائخ الطريق أميون ، ومن علم منهم فعلمهم محدود جدا لا يتتجاوز معرفة بعض أركان الاسلام كالصلة مثلا . إنهم لا يعنون بالاذن أكثر من أن يكون من نصب نفسه شيخا للطريقة قد خدم شيئا مثله من سلسلة مشائخ الطريقة خدمة طويلة فوهبه ذلك الشيخ الوارث لقب الشيخ وأعطاه الاذن باعطاء الورد ، والشيخة على كل أتباع الطريقة .

ومن هنا أصبحوا يدعون أن طرائقهم الباطلة ذات سند متسلسل إلى

الحضره النبوية - سبحانك هذا بہتان عظيم ، ومنهم من يدعى عدم الحاجة الى تسلسل السند ، اذ هو قد أخذ طريقته عن النبي صلی الله عليه وسلم مباشرة يقظة لا مناما كالشيخ أحمد بن محمد التجانی ، إذ جاء في كتابه : جواهر المعانی صفحة ٩٧ ما نصه : « وأما سند الطريقة المحمدية ( التجانیة ) فانه أخبرنی فقال : أنا اخذنا عن مشائخ عده فلم يقضى الله منهم بتحصیل المقصود - وانما سندا وأستاذنا في هذا الطريق عن سید الوجود صلی الله عليه وسلم ، فقد قضى الله بفتحنا ووصولنا على يديه صلی الله عليه وسلم ، فليس لغيره من الشیوخ فینا تصرف . وأما فضل أتباعه <sup>(١)</sup> فقد أخبره سید الوجود صلی الله عليه وسلم أن كل من أحبه فهو حبيب للنبي صلی الله عليه وسلم ولا يموت حتى يكون ولیا قطعا .

فانظر أيها المسلم البصير كيف يفترى القوم الكذب على الله ورسوله والمؤمنين بدون حیاء ولا خوف ولا وجع ؟

ومن العجیب ما رأينا من افتراطات المتصوفة أن شیخ الطريقة الشاذلیة بالديار الشامیة عبد القادر عیسی قد ذکر عن مورثه الطريقة الشاذلیة وهو الشیخ محمد الهاشمی التلمسانی الجزايري <sup>(٢)</sup> ذکر بسلسلة مشائخ الطريقة منه الى النبي صلی الله عليه وسلم وهي سلسلة ضمت كثيرا من غلاة الباطنية وجاجلة المتصوفة والعیاذ بالله تعالى ، والسلسلة مشتركة بين أربع طرق : القادریة والشاذلیة والدرقاویة ، والعلیویة ، ومن أقطع الكذب وشره أن ترفع الى رسول الله صلی الله عليه وسلم . ويكون الرسول فيها - فداء أبي وأمى - محابيا لثلاثة من أصحابه وهم أبو بكر الصدیق وأنس بن مالک وعلى بن أبي طالب دون سائر أصحابه رضی الله عنهم وأرضاهم أجمعین ، اللهم انرا نبرا اليك من الكذب على رسولك واتهامه بالمحاباة

(١) بربد أتباع الشیخ أحد التجانی .

(٢) في كتابه دقائق عن التصور الذى ضلل فيه المسلمين ، حيث ذکر الزوج الجحيل للتصور وأغفل عن عدم الزوج القبيح له .

والتحيز في ابلاغ المدى وبيان سبيل الرشاد ، ونشهد أن رسولك محمد صلى الله عليه وسلم قد بلغ كل ما أوحית اليه وأمرته ببلاغه ..

وما يفضح هذه الفريدة القبيحة أن البخاري روى في سنته الصحيح إلى على بن أبي طالب رضي الله عنه أنه قال : ما عندنا شيء إلا كتاب الله وهذه الصحيفة عن النبي صلى الله عليه وسلم : « المدينة حرم ما بين عاثر إلى كذا » الحديث .. فنفي أن يكون رضي الله عنه قد خصه النبي صلى الله عليه وسلم بشيء لم يعلمه أمته ، وهذا مسلم أيضاً روى في صحيحه عن طريق أبي الطفيلي : كنت عند على فأتاه رجال فقال : ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يسر إليك ؟ فغضب ، ثم قال : ما كان يسرينا شيئاً يكتمه عن الناس ، غير أنه حدثني بكلمات أربع . وفي رواية له : ما خصنا بشيء لم يعلم به الناس كافة إلا ما كان في قراب سيفي هذا فأخرج صحيفة مكتوب فيها : لعن الله من ذبح لغير الله ولعنه الله من سرق من الأرض <sup>(١)</sup> ولعنه الله من لعن والده ، ولعنه الله من آوى محدثاً . والشاهد من هذا نفي على رضي الله عنه أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم قد خصه هو وأل بيته بشيء لم يعم به كافة الناس . وبابطال هذه الفريدة الباطلة سقط بناء التصوف وإنهم فلا يقام ولا يرفع أبداً .

ان بدعة التصوف قامت على أساس ان النبي صلى الله عليه وسلم أسرى على وأبي بكر وأنس بعلم الحقيقة فكانوا يعرفون الحقيقة والشريعة ، وعامة الصحابة لا يعرفون الا الشريعة ، ومن هنا جاء علم الباطن والظاهر ، وضرب الاسلام على أيدي غلاة الروافض والباطنية والزنادقة من اليهود والمجوس المنتسبين الى الاسلام هدمه وتقويضه أركانه . وقد فعلوا مع الأسف ونجحوا ، ومن المحزن المؤسف أن يأتي بعد هذا رجال

(١) معنه : أنه غير العلامة الفاضلة بين الجارف الأرض، أو المزمرة .

يركضون اليوم . وهم يحملون نفایات التصوف يبشرون به ويدعون اليه خير الله سعيهم . وأحبط أعمالهم .

والمقصود من وراء وضع هذا الأصل من أصول الطرق الصوفية هو اختكارات الشیخ للطريقة بسد كل الطرق الموصولة الى الايمان بالله تعالى ومعرفته ومعرفة محابه ومكارهه ، وكيفية عبادته والتقرب اليه للفوز بمحبته ومراضاته وجنته بعد ولادته في حياته ، وبذلك يجد العبد نفسه مضطراً للأخذ بطريقه من الطرق الموضوعة في الظاهر للهداية والتربية الروحية والسلوكية ، وفي الباطن للتجميل والتضليل معاً .

ولو كانت طرق المتصوفة وافية ببيان سبيل الله تعالى ، كافية في تربية المسلم دينا وخلقاً وعقلاً وفكراً ، لهان الأمر ، ولكن المعروف بالضرورة عن مشائخ الطرق أنهم لا يعطون المريد أكثر من الورد ، وبعض التوجيهات الخاصة كالمحافظة على الصلوات الخمس ، والورد وحبة اخوان الطريقة أو الشیخ ، كما يقولون مع توصيته وتحذيره من أن يأخذ عن شیخ آخر أو يتبع إلى طريقة أخرى .

بهذا مضت فترة غير قصيرة على أمّة الإسلام وهي جماعات متباينة لا يعطف بعضها على بعض . هذا قادرى ، وهذا شاذلى ، وهذا نقشبندى ، وهذا رفاعى ، وهذا درقاوى وذاك هبرى ، وعلبوى .

وتمسک كل فريق بشیخ وورد وطريقة وجماعة ، ومن هنا سهل على أعداء الإسلام الاستيلاء على ديار الإسلام فوضعوا المسلمين قاطبة تحت حكمهم واستعمروهم واستغلوهم ، وهم الذين وضعوا للMuslimين الطرق والتصوف لتفرقتهم واذهب ريحهم ، ليسهل أخذهم والتحكم فيهم واستعمار ديارهم واستغلال خيراتهم اذ هم القائلون (فرق تسد) <sup>(١)</sup> .  
وما يؤسف له ويتعجب منه أيضاً أن تعود اليوم الطرق من جديد وينشط

(١) هذه الجملة صلة من قاعدة وضمنا ثلاثة أعداء الإسلام ، حيث لا توجد إلا في قواليمهم الاجرامية .

دعاتها ، بعد أن عرف المسلمون أذاتها واكتوا بنارها . وعانوا من شرورها وأضرارها .

وكلمة أخرى : ان من غريب التناقض في الطرق الصوفية أن أصحابها يشترطون في الشيخ المربي ذى الاذن الخاص أن يكون متحليا بصفات الكمال التي لا يمكن أن توجد حتى في بعض الانبياء ، ومع هذا تراهم ينصبون مشائخ ويضعونهم على رأس طرق يعطون الورد ويربون ، وليس لهم من تلك الصفات معشار معاشرها .

ولنستمع الى قراءة ما جاء في جواهر المعانى للتجانى الجزء الثانى الصفحة الخامسة والثمانون بعد المائة : « أما ما هي حقيقة الشيخ الواصل فهو الذى رفعت له جميع الحجب عن كمال النظر الى الحضرة الإلهية نظرا عيناً وتحقيقاً يقينياً ، فان الأمر أوله محاضرة ، وهو مطالعة الحقائق من وراء ستار كثيف ، ثم مكاشفة وهو مطالعة الحقائق من وراء ستار رقيق ؟ ثم مشاهدة وهو تجلی الحقائق بلا حجاب لكن مع خصوصية ، ثم معاينة ، وهو مطالعة الحقائق بلا حجاب ولا خصوصية ، ولا بقاء للغير والغيرة عيناً وأثراً ، وهو مقام السحق والمحق والدك وفناء الفناء ، فليس في هذا الا معاينة الحق في الحق بالحق .

فلم يبق الا الله لا شئ غيره فما ثم موصول ولا ثم واصل » .. الى أن يقول الشيخ التجانى في جواهره : « فهذا هو الشيخ الذى يستحق أن يطلب ، ومتى عشر المريد على من هذه صفتة فاللازم في حقه أن يلقى بنفسه بين يديه كالميت بين يدى غاسله لا اختيار له ولا ارادة ، ولا اعطاء له ولا افاده .. ومتى أشار عليه بعمل أو أمر فليحذر من سؤال بلم ؟ وكيف ؟ وعلام ؟ ولأى شئ فإنه باب المقت والطرد » .

هذا ولا ينكر القوم وجود هؤلاء العارفين بل يقرزون بوجودهم ويحددون حتى أماكن وجودهم وتواجدهم .

واسمع صاحب الجواهر يقول : « وأما الشيخ الذى هذه صفتة وكيف

يتصل به ، وبماذا يعرف ؟

فالجواب أن الشيوخ المتصفين بهذا الأمر كثيرون ، وأغلبهم في المدن الكبار فانها مقرهم . وأما معرفتهم والاتصال بهم فانه عسير أغرب وجودا من الكبريت الأحمر لأنهم اختلطوا بصور العامة وأحوالهم . وذلك لعلة اقتضت منهم ذلك ، وهى أن العامة لفساد نظام الوجود لا يريدون أن يتعلّقوا بهم الا من أجل ما يريدون من أغراضهم الدنيوية ، وشهواتهم المادية ، فلذا خلط العارفون عليهم بوجوه من التخليل استثارا عنهم باضطرار أمور من الزنى والكذب الفاحش والخمر وقتل النفس ، وغير ذلك من الدوافع التي تحكم على صاحبها أنه في سخط الله وغضبه . والأمور التي يفتحها العارفون في هذا الميدان أنها يظهرون صورا من الغيب لا وجود لها في الخارج ، إنها هى تصورات خيالية يراها غيرهم حقيقة . وما فعلوا ذلك الا استثارا لهم عن العامة حفظا لمقاماتهم وتحريرا لأدابهم .

والآن أسألك أيها القارئ البصير : هل حقا يوجد هؤلاء العارفون بالصفات التي تقدمت نقاً عنهم ؟

لماذا يقرون بوجودهم ويقررون ثم ينفون لقياهم والحصول عليهم ؟ هل مثل هذا الكذب والباطل يقره الاسلام ، أو يرضى به مسلم عاقل ؟ هل هناك فتنة أعظم وأعم من أن يرتكب أعظم الفواحش ، ويغشى أعظم الآثام من يكون ولها الله تعالى عارفا به ، يفعل ذلك كله من أجل أن لا يعرف أنه ولها الله عارف به حتى لا يتعلّق به ويطلب صحبته بحججه أن نظام الوجود قد فسد - وما فسدة وإنما هم الذين فسدوا - وأن العوام لا يطّلبون صحبة العالم العارف الا للحصول على الدنيا ٩٩

آه ثم آه لقد عجزت عن ادراك هذه التخبطات او المخططات ، وما يراد منها ، وانى لفني حيرة من معرفة السبب الحامل لرجال من أهل العلم ينصبون أنفسهم دعاة لهذا الظلم ليلقوا بالأبراء المساكين من عامة هذه الأمة المسلمة في مثل هذا الباطل ولينشروا الفساد .

### الأصل الثالث

#### العهد أو البيعة والمصافحة والتلقين

ان من اصول طرق المتصوفة على اختلافهم وتباعين أورادهم وأهدافهم : أن يعاهد المريد شيخ الطريقة أو خليفته فيها أو نائبه عنها ، يعااهده على الالتزام بالورد والطاعة والمحبة ، وملازمة الطريقة وعدم استبدال طريقة أخرى بها حتى الموت ، وذلك بأن يضع يده في يد الشيخ ، ويشبك أصابعه في أصابع الشيخ ويغمض عينيه ويقول له الشيخ : عاهدنى على التزام الورد بشروطه ويلقنه الورد ، ومن هذه العملية التقليدية وضعوا كلمات العهد والبيعة والتشبيك والتلقين .

ويستدلون على هذه العملية المصطنعة بما يتناقلونه حكاية عن على رضى الله عنه اذ قالوا : ان عليا سأله النبي صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسول الله دلنى على أقرب الطرق الى الله تعالى وأسهلها على عباده وأفضلها عند الله تعالى ، فقال صلى الله عليه وسلم : يا على عليك بمداومة ذكر الله تعالى في الخلوات ، فقال على رضى الله عنه : أهكذا فضيلة الذكر وكل الناس يذكرون ؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم : ياعلى لانقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول الله ، الله ، فقال على : كيف اذكر يا رسول الله ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : غمض عينيك ، واسمع مني ثلاث مرات ثم قل انت ثلاط مرات وأنا أسمع فقال النبي صلى الله عليه وسلم : لا الا الله ثلاط مرات مغمضا عينيه رافعا صوته ، وعلى يسمع ، ثم قال على رضى الله عنه : لا الا الله ثلاط مرات مغمضا عينيه رافعا صوته والنبي صلى الله عليه وسلم يسمع . ذكر هذه الحكاية وهي لاشك كذب بحث على رسول الله صلى الله عليه

وسلم وعلى على بن أبي طالب رضي الله عنه وعلى سائر المؤمنين .  
ذكرها صاحب الرماح بلفظ : روى الشيخ يوسف الكورانى المشهور  
بالعجمى في رسالة أن عليا رضي الله عنه . . . . الخ .  
وعلى أساس هذه الفريدة وضع القوم هذا الأصل من أصول الطريقة وهو  
العهد أو البيعة ، والمصافحة والتشبيك والتلقين .

فانظر أخي القارئ وقانى الله واياك شر الكذب والابتداع كيف وضع  
الطرقيون أصولاً بنوا عليها طرائقهم وهي أوهى من بيت العنكبوت ، اذ  
مثل هذه الحكاية السخيفة ينزع العاقل لسانه عن ذكرها فضلاً عن نسبتها  
إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإلى على بن أبي طالب رضي الله عنه ،  
لكن القوم لا يتورعون عن ذكر أفعى الكذب وأفحشه .  
وقد يستدللون على أصل البيعة وأخذ العهد ببيعة الرسول صلى الله عليه  
 وسلم لأصحابه وأخذ العهد على بعضهم في الجهاد والنصر للكل مسلم ،  
ولكن شتان ما بين ذا وذاك .

والسلفيون لا ينكرون ان يطلب المربي من يربيه ان يعااهده على فعل  
الطاعات وترك المنكرات والالتزام بآداب الطلب والطالب ، رجاءً أن  
يواصل الطالب العمل بطاعة الله ورسوله فعلاً وتركاً حتى يكمل ويسعد ،  
ولكن ننكر أن يكون العهد أصلاً وطريقة متتبعة في دين الله تعالى .

اذ بيعة الرسول صلى الله عليه وسلم هي بيعة المسلمين لمن يلون أمرهم  
من الخلفاء والأمراء والأئمة المسلمين ، هذه هي البيعة الشرعية لا المباعدة  
والمعاهدة على طاعة الله ورسوله ، ان هذه في عنق كل مسلم يشهد أن لا  
الله الا الله وأن محمد رسول الله فمجرد أن يشهد العبد لله بالوحدانية  
 وللرسول صلى الله عليه وسلم بالرسالة فقد بايع والتزام .  
غير أن للمتصوفة الطرقين غرضًا هاماً في وضع هذا الأصل من أصول  
الطريقة هو الاستيلاء على أرواح المؤمنين والتأثير على نفوسهم ليبقوا سخرة

لهم يتحكمون فيهم كما شاءوا ولا حول لهم ولا قوة معهم ، بل لا ارادة ولا اختيار ، فقد رأيت من يخرج من نصف ماله لشيخ الطريقة ، ورأيت من يخلف بالله كاذبا ولا يخلف بالشيخ صادقا ، ورأيت من يخاف الشيخ ويربه أكثر مما يخاف الله تعالى ويربه . وانا الله وانا اليه راجعون .

وخلاله القول أن أخذ العهد وان كان له أصل في الشرع وهو بيعة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وبيعة المسلمين للامام فانه بدعة حديثة وأحدثت لاستغلال العوام والبسطاء من المسلمين للتاثير على نفوسهم بقصد تسخيرهم والتحكم فيهم لصالح شيخ الطريقة وأتباعه المقربين منه .

هذه حقيقة البيعة عند الطرقين والمتصوفة .

أما التلقين وتغميض العين والتشبيك فهي بدعة أيضا ، الغرض منها إيجاد ناموس وطقوس خاصة يتم بها التأثير على نفسية العوام ، لايقاعهم في شبكة الصيد وهي الطريقة لتسخيرهم والسلط عليهم باسم الشيخ والheed والطريقة كما أن الورد الذى اشترطت له هذه الشروط من الشيخ المذون له العارف بالله والهدى والتلقين وتغميض العين والتشبيك ما هو الا بدعة في شكله لم يرد عن الشارع أكثر أوراد المتصوفة ، وما ورد لم يشترط له أى شرط ، وإنما يأتي به المؤمن عملا بهدى الرسول صلى الله عليه وسلم اتباعا له في أى وقت أمكنه ذلك .

وما يدل على أن الأوراد ماهي الا جبائل صيد صيد بها العوام نسبة الورد الى الشيخ فيقال ورد فلان وورد فلان فنسب الأوراد الى المشائخ بقصد الحصول على الرئاسة والرفة على العوام وبينهم اذ لو أرادوا وجه الله تعالى لعلموا المسلمين الأذكار والأدعية الوزارة عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يأخذوا عليهم عهدا فيها ولا ميثاقا ، اذ هي من نوافل العبادات فلا يصح أن ترفع الى مستوى الفرائض والواجبات ، وباليت القوم اكتفوا

بتلقين وتعليم ما ورد عن الشارع ، بل انهم يحدثون أورادا من الأذكار والأدعية لا تخلو من ألفاظ الشرك ومقاصده .

وحسبك بورد ( الياقونة ) عند الطائفة التجانية ، اذ هذا الورد عندهم من أفضل الأوراد وأقدسها حتى انهم يمنعون قراءته على غير المظهر ، ويشترطون أن تكون الطهارة مائية بمعنى يكون التالي للورد متوضنا لا متيمما . فانظر كيف أجاز الشارع قراءة كتاب الله بغير وضوء وهم لا يجيزون قراءة ورد الياقونة بدون وضوء ؟ أليس هذا تفضيلا لكلام المخلوق على كلام الخالق ؟ ألم يكن تفضيل كلام المخلوق على كلام الخالق كفرا ؟ بل انه لکفر لو كانوا يعقلون .

وكورد الياقونة ورد الجزوی وهو ما يعرف بدلائل الخيرات فهذا الورد قدم له بأحاديث موضوعة ترغيبا للعامة في قراءته ، حتى أصبح يناهض القرآن الكريم فتدخل المسجد في بعض البلاد فتجد قراء دلائل الخيرات أكثر من قراء القرآن الكريم .

وما أكثر الأوراد البدعية والشركة عند القوم اذ هي بضاعتهم وسلم وصولهم الى أغراضهم المادية .. وسنعرض لها ببعض البيان في الأصل الرابع الآتى بعد .

---

## الأصل الرابع

### الاوراد الصوفية وما فيها من حق وباطل

**الاوراد :** جمع ورد وهو في اللغة : مكان الورود أو زمانه ، أو الماء المورود نفسه .

وفي عرف الشرع : ما يأتيه المسلم من نوافل العبادات ، ويتعاهده طوال حياته .

وفي اصطلاح الصوفية وأصحاب الطرق هو أحد أصول الطريقة المهمة ذات الخطر والشأن في حياة المريد ، وهى عبارة عن أذكار وأدعية يعطيها الشيخ العارف المأذون له ، أو نائبه عند تعذر لقياه والاتصال به لموته أو بعد داره ، يعطيها للمريد ليصفو عليها باطنه ويصل بها إلى مقام المكافحة والمشاهدة والفناء في ذات الله تعالى ، حتى لا يبقى واصل ولا موصول كما قال قائلهم :

فلم يبق الا الله فلا شئ غيره      فما ثم موصول ولا ثم واصل  
**أما الأدعية :** فأكثرها ينظمونها في شكل أحزاب فيقال حزب الشاذلي ، وحزب الحداد ، وحزب كذا وكذا .

ولا تخلو بحال من كلمات الشرك والكفر والابتداع كالتوسل بالأموات والاستغاثة بهم ودعاء غير الله تعالى .

**وأما الأذكار :** فمنها ما هو حق مشروع كالميللة أى لا إله إلا الله ويسمونه ذكر العامة ، ومنها ما هو غير مشروع كالذكر باللفظ المفرد نحو : الله ، الله أو حى ، حى ، يسمونه بذكر الخاصة ، ومنها ما هو باطل وضلال كالذكر بلفظ ضمير الغيبة نحو : هو ، هو ، هو ويسمونه بذكر خاصة الخاصة .

فانظر كيف يصنفون الذاكرين ثلاثة أصناف ، خيرهم يسمونهم العامة وشرهم يسمونهم خاصة الخاصة . نعوذ بالله من هذا الضلال المبين ، ونبرأ الى الله تعالى من هذا الكذب المشين .

هذا ويأتي الخطأ في الأذكار الصوفية في صور هذه منها :

١ - تحديد الأوراد في كمياتها وكيفياتها وأوقاتها ، وأعني بكمياتها أعدادها ، فان كان الشارع قد أطلق لفظ الذكر ولم يحدده بكمية وعدد معين فلا يصح تحديده ولا تعينه ، ومن حدد أو عين فقد ابتدع . والبدعة ضلالة ، وأعني بالكيفية أن يؤتى بالذكر في جماعة وبصوت واحد ، وهي كيفية مخالفة لما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه حال الذكر ، كما أعني بالأوقات تعين وقت معين لا يؤتى به الا فيه .

٢ - وضع صيغ وألفاظ لم ترد عن النبي صلى الله عليه وسلم ومن المعلوم في الشريعة بالضرورة أن أي ذكر لم يرد عن الشارع فهو باطل ، لأنه تشريع زائد .

٣ - الاجتماع عليه ورفع الأصوات به ، واحداث حركات منكرة كالتمايل والقفز والرقص والتصفيق .

٤ - مصاحبة الذكر بالعزف والتصفيق ، وهو ما يسمى بالمدافع والقصائد فهذه لا تعذب لهم ولا تطيب الا على أنقام المرد ، وأصوات المعاذف ، والدفوف .

٥ - وضع أجور معينة ومحددة على كل نوع من الذكر بيان يقال من قال كذا فله أجر كذا ، من غير أن يرد عن الشارع ، وعلى سبيل المثال قول الشيخ التجانى في صلاة الفاتح ، وأنها تعدل كذا ، ولقاتلها من الأجر كذا

ولنستمع اليه في كتاب الرماح ص ٦٩ من ج ٢ وهو يقول : وأما صلاة الفاتح لما أغلق فاني سأله<sup>(١)</sup> صلى الله عليه وسلم عنها ، فأخبرنى أولا أنها بستمائة ألف صلاة ، فقلت له : هل في جميع تلك الصلوات أجر

(١) سؤاله الرسول صلى الله عليه وسلم : يدع التجانى أنه سأله يقظة لا مناما . وهو كتب مصر .

من صلٰى بستمائة ألف صلاة مفردة ؟ فقال صلٰى الله عليه وسلم : نعم يحصل في كل منها أجر من صلٰى بستمائة ألف صلاة مفردة . . . وسألته صلٰى الله عليه وسلم هل : يقوم منها طائر واحد الحد المذكور في الحديث لكل صلاة ؟ وهو الطائر الذي له سبعون ألف جناح إلى آخر الحديث ، أم يقوم منها في كل صلاة ستمائة ألف طائر على تلك الصفة في كل مرة ، وعدد الأستة طائر واحد ، كما قال الشيخ رضي الله عنه ألف ألف ، ألف ألف ألف لسان إلى أن تعدد ثانية مراتب . وستمائة وثمانون ألف ألف ألف ألف لسان إلى أن تعدد سبع مراتب ، وبسبعين ألف ألف ألف ألف لسان إلى أن تعدد خمس مراتب فهذا مجموع عدد الألسنة ، وكل لسان يسبح الله تعالى بسبعين لغة في كل لحظة ، وثوابها للمصلٰى على النبي صلٰى الله عليه وسلم في كل مرة .

هذا في غير الياقونة الفريدة ، أما فيها فانه يخلق في كل مرة ستمائة ألف طائر على الصفة المذكورة ، ثم قال رضي الله عنه وأرضاه وعنابه ، فسألته صلٰى الله عليه وسلم عن حديث : ان الصلاة عليه تعدل ثواب أربعينات غزوة ، وكل غزوة تعدل أربعينات حجة هل صحيح أم لا ؟ فقال صلٰى الله عليه وسلم : صحيح ، فسألته صلٰى الله عليه وسلم عن عدد هذه الغزوات ، هل يقوم من صلاة الفاتح لما أغلق مرة أربعينات غزوة ، أم يقوم أربعينات غزوة لكل صلاة من الستمائة ألف صلاة ، وكل صلاة على انفرادها أربعينات غزوة ؟

قال صلٰى الله عليه وسلم ما معناه : ان من صلٰى بها أى بالفاتح لما أغلق . . . الخ مرة واحدة حصل له ثواب ما اذا صلٰى بكل صلاة وقعت في العالم من كل جن وانس وملك ستمائة ألف صلاة من أول الدهر إلى وقت تلفظ المصلٰى بها .

والآن أخى القارىء المسلم البصير هل يسرك الكذب على رسول الله صلٰى الله عليه وسلم ؟ هل الذى يفترى الكذب على الله وعلى رسوله

والمؤمنين يعد من المؤمنين ؟

هل حقاً أن الشيخ أحمد التجانى يخرج له الرسول صل الله عليه وسلم يقطة ويشافهه ويسأله كما سبق أن قرأت في هذا الفصل ؟  
ان الله تعالى يقول : « إنما يفترى الكذب الذين لا يؤمنون بآيات الله ، وأولئك هم الكاذبون » <sup>(١)</sup>

والرسول صل الله عليه وسلم يقول : « من كذب على متعبداً فليتبوأ مقعده من النار » <sup>(٢)</sup>

أرأيت أخى المسلم كيف يبني الطرقين طرقيهم على الكذب تغريباً بالمسلمين وتضليلها لهم ، ان الطريقة التجانية تعتبر من أكبر الطرق الصوفية وأوسعها انتشاراً ، فان أتباعها يوجدون من نيجيريا غرباً الى تركيا شرقاً ، ومع هذا فقد رأيت كيف قامت هذه الطريقة على الكذب الذى لا يصدق ؟ والباطل الذى لا يصح ولا يقبل ، وعلى مثلها نفس سائر الطرق التصوفية ، ومشائخ التصوف ، وابرا الى الله تعالى منهم وأسئلته أن يقيك والمسلمين شر فتنتهم .

وخلالمة القول في هذا الأصل أن أوراد الصوفية من أذكار وصلوات وأدعية ومداائح وقصائد شعرية لا تخلو أبداً من الكذب وألفاظ الشرك ومعتقداته ، ولا يفارقها الابتداع في ألفاظها وأعدادها ، وأوقاتها ، وأكثرها ما وضع الا لضرب أمة الاسلام بتمزيق شملها ، وتفتيت قوتها ، وادخال الزيف والضلال في معتقداتها والبدع في عباراتها ، حتى لا تقوم لها قائمة ولا ترکوا لها نفس ولا يستجاب لها دعوة - والعياذ بالله تعالى .

(١) سورة التحل .

(٢) رواه الشیخان وغيرهما .

## الأصل الخامس

### الخلوة

من أصول طرق الصوفية «الخلوة» وهي لغة مصدر خلا يخلو خلاء وخلوة إذا انفرد بنفسه عن غيره من سائر الناس - وفي اصطلاح الصوفية : انفراد المريد باذن الشيخ وتحت رقابته ورعايته في سردار أو دهليز من الأرض مدة لا تزيد على الأربعين ليلة ، ولا تقل على عشر ليال ، مستدلين على مشروعيتها بتحث النبي صلى الله عليه وسلم قبيلبعثة بغار حراء ، حيث كان صلى الله عليه وسلم يخلو بغار حراء الليلي ذوات العدد كما جاء ذلك في الصحيح .

وعلى مدتها بمواعدة الله تعالى نبيه موسى عليه السلام أربعين ليلة اذ قال تعالى : «واذ واعدنَا موسى أربعين ليلة» <sup>(١)</sup> .

وب الحديث «من صلى في مسجد جماعة أربعين ليلة لا تفوته الركعة الأولى في صلاة العشاء كتب الله له بها عتقا من النار» <sup>(٢)</sup> .

ويأتكاف النبى صلى الله عليه وسلم عشر ليال في رمضان التماسا للليلة القدر .

وللخلوة عندهم شروط بلغوا بها ستة وعشرين شرطا ذكرها صاحب الرماح <sup>(٣)</sup> التجانى نقلًا عن الوصايا القدسية <sup>(٤)</sup> والخلاصة المرضية .

والمقصود من وراء تلك الشروط أنه اذا لم يف المريد بها أو لم يات بها

(١) سورة البقرة .

(٢) رواه ابن ماجه والترمذى بلفظ آخر .

(٣) ج ٢ ص ١٧٧ .

(٤) لعلها للشهرودى .

على الوجه الأكمل لا يتم له مراده من الوصول الى الله تعالى حتى يصبح  
من أهل الكشف والمعرفة اللدنية .

والشروط المذكورة أكثرها صالح معقول ، وذلك لأن يقوى المريد نفسه على السهر ، والذكر ، وقلة الأكل والشرب ، والعزلة ، وكملازمة الطهارة والصلوة والصيام .

ولكن هناك شروط فاسدة وباطلة وهى المقصودة بالذات من الخلوة عند واضعى هذا الأصل المحدث للاضلal والتغريب والتضليل ، ومن تلك الشروط الباطلة الفاسدة ما يلى :

١ - قولهم في الشرط الرابع : أن يدخلها ( الخلوة ) كما يدخل المسجد مستعيناً مستمدًا من أرواح مشائخه بواسطة شيخه .

ووجه الباطل في هذا الشرط : أن الاستعداد وسواء كان يرثة أو عوناً أو فتحاً لا يكون إلا لله تعالى الذي بيده كل شيء ، وقد يشير على كل شيء ، أما أرواح الماشية أو روح شيخه فلا تملك لنفسها ولا لغيرها شيئاً ، فكيف يطلب منها مددًا ليس في حوزتها ولا في استطاعتها ، ومن هنا كان هذا الشرط باطلًا لأنه دعوة إلى الشرك بالله وتقرير له بأسلوب المكر والخداع .

٢ - قوله في الشرط السادس : وليشغل بالذكر حتى يتجلّى له مذكوره وهو الله تعالى في زعمهم قطعاً ، فإذا أفناه عن الذكر به فذلك المشاهدة

والضلal في هذا الشرط الفاسد هو اعتقادهم أن الله تبارك وتعالى يتجل بالذكر حتى يفنيه فيه ، وبذلك تحصل له المشاهدة لذات الرب أو أنواره جل وعلا ، وهذا كذب وباطل اذ الرب تعالى لم يتجل لأحد من خلقه في الأرض . وقد تجلى تعالى للجبل فجعله دكا ، وخر موسى طالب الرؤية مغشيا عليه « فلما أفاق قال : سبحانك ربنا ربنا وأنا أول المؤمنين » فانظر الى الدجل والكذب الصوفى في هذه وفي غيرها ، وما قام طريق القوم الا

على مثل هذا الكذب والافتراء على الله وعلى عباده ، والعياذ بالله تعالى .

٣ - قوله في الشرط الثامن : « ثم يجعل خيال شيخه بين عينيه فانه رفيقه في طريقه وهو معه بمعناه وبروحانيته ، فان من هو شيخ حقيقة تكون روحانيته رفيقة ومتعلقة بروحانية كل واحد من مريديه وان كانوا افالفا » .

فتأمل ايها القارىء البصیر کيف يتلطف واضح هذا الضلال في التدرج بالبعد الى ساحة الكفر حيث يجعل من الشيخ اما روحه المعبر عنها بالروحانية مع كل روح من ارواح مريديه حتى لو كانوا ألفا ، أليس هذا معنى قوله تعالى في علمه واحاطته وقدرته : « ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر الا هو معهم أينما كانوا » الآية من سورة المجادلة .

هذا وان كانت الخلوة تحمل في بعض شروطها الكفر والضلال ، فان البعض الآخر يحمل البدع والابحاث الحرام وهذا بيان ذلك :

١ - أن تكون الخلوة مظلمة ، وهو شرط ما أنزل الله به من سلطان وكثيرا ما يتسبب ظلام الخلوة في اختلاط المريد فيخرج منها كالجنون في نطقه وتفكيره وسائر عمله .

٢ - دوام السكوت طيلة ما هو في الخلوة ، وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك في حديث أبي إسرائيل : .

٣ - أن تكون الخلوة بعيدة عن حس الناس وأصواتهم مما أدى بهم الى جعلها تحت الأرض كالدجاليز المظلمة وهذه الوضعية بدعة منكرة .

٤ - أن لا يتفكر المريد أثناء خلوته في معنى آية قرآنية أو حديث نبوى بدعوى أن ذلك يشغله عن الواردات الحقيقة التي يطلبها بالذكر والخلوة ، وهذا الشرط فاسد وباطل لا يقر عليه الشرع أبدا لما فيه من النهي عن طلب العلم والمعرفة من الكتاب والسنة .

٥ - أن لا يدخل المريد الخلوة ولا يخرج منها إلا بادن الشيخ المربى ، وأن يكون بين يدى الشيخ كالميت بين يدى غاسله لا يقترح ولا يعترض أبدا ، وفي هذا قتل لشخصية المسلم وهدر لكرامته وسلب لرادته ، وهذا لا يحمل فعله بالمسلم أبدا .

٦ - دوام ربط القلب بالشيخ بالاعتقاد والاستعداد ، اذ هو الذى عينه الحق سبحانه وتعالى للافاضة على المريد ، ولا يحصل له الفيض إلا بواسطته دون غيره ، ولو كانت الدنيا كلها مملوءة بالمشائخ ، اذ متى يكون في باطن المريد تطلع إلى غير شيخه لم يفتح باطنه إلى الحضرة الواحدانية .

فانظر أخرى المسلم البصير كيف جعل الشيخ اهلا ثانيا حيث أمره أن يعلق قلبه دائيا به بالاعتقاد والاستعداد ، وانظر كيف حجروا على المسلم أن يطلب العلم من غير شيخ الطريقة ولو كانت الدنيا كلها مشائخ .

وانظر كيف كذبوا على الله تعالى بقولهم : أن الشيخ عينه الحق سبحانه وتعالى للافاضة على المريد ، من أعلمهم أن الشيخ عينه الله للافاضة ، وبهذا يفيض الشيخ على المريد ؟

سبحانك اللهم هذا بہتان عظيم .

هذه هي الخلوة التي لم تعد أن كانت شبكة لصيد الرجال لاستعبادهم واستغلالهم بقتل شخصيتهم وافساد عقوتهم وقلوبهم والهبوط بهم إلى مستوى الدراويش .

والسؤال الآن : هل الاسلام وهو دين التربية الكاملة للعقول والأرواح والأخلاق جاء بالخلوة ، وربى بها ، من يثبت ذلك بسند صحيح إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أو إلى أحد أصحابه أو التابعين لهم بحسنان .

ان الاسلام بريء من هذه الخزعبلات والترهات والأباطيل لأنه دين

حياة وسعادة وكمال .

نعم في الاسلام سنة الاعتكاف في المساجد في رمضان طلبا للليلة  
القدر ، وفي الاسلام الاعتزال اذا ساءت احوال الناس وخاف المسلم  
الفتنة في دينه ، أبى له أن يعتزل الناس فيبقى في منزله أو مزرعته أو في  
باديته يرعى غنميه كما جاء ذلك في حديث البخاري «سيكون في آخر  
الزمان خير مال الرجل المسلم شوبيات يتبع بهن شعاف الجبال ومواقع  
القطر فرارا بدينه » .

أما السراديب المظلمة والدهاليز الموحشة فانها لقتل الأرواح وافساد  
العقول والقلوب وهذا من كيد أعداء الاسلام لأهل الاسلام ، والعياذ بالله  
تعالى .

---

## الأصل السادس

### الكشف

ان الكشف وان كان أحد أصول الطرق الصوفية فهو في الواقع غاية لما يصبو اليه المريد من أجله قبل الخلوة وحشر نفسه فيها ، واطرح بين يدي الشيخ متخليا عن كل شيء حتى عن ارادته وعقله في سبيل الحصول على أن يصبح من أهل الكشف .

وحقيقة الكشف عند المتصوفة : هي أن ينكشف للقلب من أنوار الغيوب ما ينال به الصوف من المعرف ما لا يناله العقل منها ، ووراء مرتبة الكشف مرتبة أخرى أسمى هي مرتبة التجلى ، وهي أن تظهر الذات الالهية في عين المظاهر الوجودية .

ومن عجيب المغالطات الصوفية أن يقول الشيخ للمريد اذا دخله الخلوة لا يكن همك الكشف والتجليات ، اصرف قلبك عن ذلك بالمرة ، ان القصد هو صفاء روحك فقط ، وان انكشف لك شيء فلا تكتمه عن الشيخ فتكون قد خنته وهو مربيك .

ولنتساءل هنا : ما الذي ينكشف لصاحب الخلوة ؟ اللهم لا شيء البتة ولم اذا هذه الطقوس والأوضاع والترتيبات الخلوية المبدعة ؟  
والملحوظ هنا في تعريف القوم للكشف والتجلى أمران :

الأول : أن ادراك ما وراء العقل بواسطة الكشف محال وهم يرونها من باب الجائز الممكن وهي مكابرة خادعة ، اذ كل ما كان من وراء العقل ادراكه محال ، اذ المدركات من سائر الكائنات لا يتم ادراكتها فتصورها بالعقل ، واذا فقد الانسان العقل انعدم ادراكه لاي شيء على حقيقته ، وصار بهذه في كلامه ويقول مالا يعقل .

والثانى : أن ظهور الذات الالهية <sup>(١)</sup> في عين المظاهر الوجودية عندما يتم للمريد التجلى كما يزعمون كذبا وباطلا ، هو ما يعرف عند أهل العلم بوحدة الوجود ، وهو من أكفر الكفر وأبطل الباطل وأعمل المحال عند علماء الاسلام .

اذ وحدة الوجود منشؤها التخيلات الباطلة والتصورات الكاذبة التي يلقاها الشيطان في قلوب طالبي الأسرار وكشف الحجب عن القلوب والفنوس لأجل رؤية الحق تبارك وتعالى والتلقى عنه بدون واسطة ، كما يشير الى ذلك قول داععة العدوية فتأمله :

أحبك حبى حب الهوى  
فاما الذى هو حب الهوى  
واما الذى أنت أهله  
فقوها : فكشفك لى الحجب حتى أراك صريح فى طلب القوم لرؤيه  
الرب تبارك وتعالى ، وهو من طلب المنوع قضاء وقدرا وشرعا ، فلما عنى  
ال القوم بذلك وطلبوه بالخلوات والأذكار ، أتاهم الشيطان بتخيلات  
وتصورات فبدت لهم الكائنات ، وأن الله تعالى قد ظهر فيها فلا يرون الا  
الذى اذا ذكروه ترضوا عنه وترحوا عليه قال <sup>(٢)</sup> :

أنا من أهوى ومن أهوى أنا  
فاذًا أبصرتني أبصرتني  
هذا وان القوم لم يقفوا عند الخلول والاحاد ، فان بعضهم قد بلغ بهم  
الضلال حتى ادعى من ادعى منهم أنه هو الله الرب تعالى ، وأنه يقول  
للشئء كن فيكون ولنسمع الى ما ذكر صاحب جواهر المعانى للتجانى عن  
الشيخ عبد القادر الجيلانى اذ قال : وأمر لي بأمر الله أن قلت كن  
فيكون .

(١) طالع الرماح ج ١ ص ١٥١ .

(٢) الحاج هو أبو الحسن بن منصور ولد عام ٢٢٤ ومات مصليوبا عام ٣٠٩ على ايدي أحد الحكماء المسلمين ، وفي أيامه انقلب التصرف من جانبه العمل إلى جانب النظرى . كما قبل .

وهذا الجيل وهو من كبار الصوفية يقول :  
لِي الْمَلْكُ فِي الدَّارِينَ لَمْ أَرْ فِيهَا

سواء فارجو فضله أو فأخشاه

وقد حزت أنواع الكمال وانى

جمال جلال الكل ما أنا الا هو

وانى رب للأنام وسيد

جميع الورى اسم وذاتى مساه

قوله أقمأه الله - انى رب للأنام وسيد جميع الورى ادعاء للربوبية  
صريح يكفر صاحبه ولا يصح تأويله بغير الكفر أبدا .

كما أن قوله : لِي الْمَلْكُ فِي الدَّارِينَ ظاهر بل هو نص صريح في ادعاه  
الربوبية أيضا . والعجيب من يدعون التصوف اليوم أنهم اذا ذكروا هؤلاء  
الزنادقة الحلوبيين يترضون عنهم ويترجمون عليهم ، كأنهم لم يعلموا أن  
الرضا بالكفر كفر ، وأن من يترحم على كافر فضلا عن أن يترضى عنه فقد  
ارتكب الجرائم ، وجنى على نفسه أعظم جنائية .

ومقصود - أخي المسلم - ما ذكرنا أن دعوى الكشف والتجلی هي  
التي جرت القوم الى القول بالحلول ، ووحدة الوجود ، ثم الى ادعاه  
الربوبية المطلقة والعياذ بالله تعالى من الخور بعد الكور ، ومن الغواية بعد  
المدايـة .

## الأصل السابع

### الفناء

من أصول المتصوفة الفناء . وحقيقةه : أن المريد اذا داوم على الاكثار من الذكر تحصل له بذلك طمأنينة القلب (ألا بذكر الله تطمئن القلوب) ثم يتعريه الذهول ثم السكر بحب المذكور ، ثم الفناء عن الأكونان بمعنى أنه لا يصبح يرى شيئاً ثم يفني عن الفناء حتى اذا وصل الى هذا الحد انمحق الغير والغيرية بهدم جميع الرسوم والأطلال ، وانمحاق جميع الآثار . فلم يبق الا معاينة الحق في الحق للحق وبالحق ، ويعرفون الفناء بأنه عبارة عن اضمحلال الكائنات - في نظرهم - مع وجودها ، وأنه الغيبة عن نسبة أفعالهم اليهم أو هو بأن يكون الولي بحال لا يشاهد فيها شيئاً غير الله تعالى ، كما لا يشاهد في النهار الكوكب اذا طلعت الشمس . هذا وعند ما توزن أقوالهم هذه في الفناء في ميزان الشرع وينظر اليها بمنظار الوحي : الكتاب والسنة لم يبق منها الا ما يحصل للقلب المؤمن من الطمأنينة والهدایة بذكر الله تعالى - وعلى شرط أن يكون الذكر بالمشروع من الأذكار وعلى النحو الذي جاء الشارع به وبينه من الكمية والكيفية وذلك لقول الله تعالى : «ألا بذكر الله تطمئن القلوب» .

أما تلك الشطحات والترهات من السكر والذهول والفناء وفناء الفناء والانمحاق ، فإنها لا تعدو كونها مقدمات كاذبة باطلة فاسدة وضعوها لتنتج لهم شر التنتائج وأفسدها وهي الحلول والاتحاد ووحدة الوجود . على هذا قولهم اذا وصل المريد هذا الحد انمحق الغير والغيرية ، ولم يبق يشاهد الا الله تعالى ، فتصبح الكائنات كلها الله في زعمهم أقماهم الله ولعنهم ، فيما لهم عمداً عن قول الله تعالى :

«ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» .

وقوله «قل هو الله أحد» .

وقوله «ولم يكن له كفوا أحد» .

كما عموا عن قول الله تعالى : « قال لن تراني ولكن انظر الى الجبل فان استقر مكانه فسوف تراني فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا » .

هذا وكى تعلم آيها المسلم انا لا نكذب على القوم ولا نشنع عليهم بغير باطلهم ، وما هم عليه من الكفر والزيف والاحاد فلنسمع الى امامهم عيسى الدين بن عربى وهو يقول : سبحان من خلق الاشياء وهو عينه .

الليس قوله هذا هو عين وحدة الوجود ؟

ولنسمع الى قول آخر او لاخوانه من أئمة الصوفية :

فيحمدنى وأحمده      ويعبدنى وأعبده

ان معنى هذا القول في هذا البيت من الناظم الفاجر ، أن الرب تعالى قد حل في الشيخ فأصبحا واحدا يحمد بعضها بعضا ، ويعبد بعضهما بعضا اي كفر أعظم من هذا واى افتراء ودجل أقبح من هذا . ولنسمع الى الجيل أحد أئمة المتضوفة يقول مقررا للحلول والاتحاد .

وانى رب للأنام وسيد      جميع الورى اسم وذاتى مسماه فقد بالغ الشيخ في ضلاله حتى أصبح يخبر بأنه هو الله لا غيره . كل هذا ناتج عن سكرة الحب الكاذب ، وضلال الفناء ، وباطل الانمحاق وانهدام الغرية كما يزعمون ويقترون .

وبالجملة ان الفنان لم يرد به كتاب ولا سنة ولا عرفه سلف هذه الأمة ، وانها هو خدعة صوفية وخلسة شيطانية من وضع اليهودية العالمية والمجوسية الفارسية توصل بها الى تكفير الكثير من المسلمين بادخال عقائد المجروش والنصارى في عقائدهم الاسلامية .

وهكذا يفعل الأعداء ، والويل من لم يعرف عدوه .

## الأصل الثامن

### الظاهر والباطن ، والشريعة والحقيقة

ان من أصول المتصوفة ، وقواعد طرفهم البدعية تقسيم العلم الى ظاهر وباطن ، والدين الاسلامي الى شريعة وحقيقة ، وأضافوا الى الدين الاسلامي ( الطريقة ) ، وقالوا : الطريقة هي الوسيلة ، والثمرة هي الحقيقة ، وهذا التقسيم للعلم والشريعة ، وتلك الاضافة للدين لاشك أنه من اكبر الاحداث في دين الله تعالى ، وسبحان الله كيف يتصرفون في دين الله وكأنهم ماذون لهم بالزيادة والتقصان ؟ وكأنهم عموا عن قول الرسول صلى الله عليه وسلم : « اياكم ومحدثات الأمور ، فان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة » . قوله : « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد » .

وسبحان الله كيف لا يتورعون عن الكذب على أئمة الاسلام فينسبون اليهم شر البدع وأسوأها ، ولنسمع ما يقولون عن مالك امام دار المجرة رحمه الله تعالى القائل من ابتدع في الاسلام بدعة فرأها حسنة فقد زعم أن محمدا خان الرسالة وذلك لأن الله تعالى يقول : « اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا » .

انهم قالوا ان مالك رحمة الله تعالى قال : من تصوف ولم يتفقه فقد تزندق ومن تفقه ولم يتضоф فقد تفسق ، ومن جمع بينها فقد تحقق ، فانظر كيف يفتررون على مالك الكذب وهو السيف المصلت على رؤوس المبدعة وهم يعلمون ليبرروا بكتابهم ما وضعوا من أصول وقواعد لم ينزل الله بها من سلطان وكأنهم على وفاق مع واصعى قاعدة : ( الغاية تبرر الواسطة ) وهم اليهود ، والا فقل لي بربك كيف يكذبون على امام جليل من أئمة الاسلام مثل هذا الكذب الفاضح المقوت .

فهل من العقول أن يقول عالم بشريعة الله قائم بنشرها وتعليمها والذب عنها كمالك رحمه الله تعالى : ان من تفقه ولم يتصرف فقد تفسق أى صار طالبا للتفسق قائما به والرسول صلى الله عليه وسلم يقول : « من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين » <sup>(١)</sup>

وهل التصرف عرف على عهد مالك ، وأصبح ذا شأن حتى يقول مالك ما قالوا من الكذب والباطل ؟ اللهم لا ، لا ، إن التصرف لم يظهر ولم يعرف بين المسلمين الا بعد انقرافهم أهل القرون المفضلة ، وأخذ الشر والفساد يتشاران في بلاد المسلمين .

والذى لا يشك فيه أن للقوم من وراء هذا الأصل أهدافا يهدفون إليها ويريدون تحقيقها والوصول إليها وهى تتلخص في النقاط التالية :

\* تحويل أمة الاسلام الى أمة سلبية ، لا تبدى ولا تعيد ، تعيش على الفقر والتزهد والاتكال حتى تبيد وتفنى ، وهذا هو الهدف الرئيسى الذى من أجله وضع التصرف ، وشارك فى وضعه ونشره والدعوة إليه أكبر خصوم الاسلام وأعدائه من زنادقة اليهود والنصارى والمجوس ، وساعدتهم على ذلك أغرار المسلمين وجهاهم مع شديد الاسف .

استباحة المحرمات وغشيان كبائر الاثم والفواحش وبخاصة المشائخ المريين من رؤساء الطرق تسترا تحت شعار قولهم : الحقيقة غير الشريعة ، فكم ارتكبت من فواحش ، واستبيحت من حرمات بدعوى أن الحقيقة غير الشريعة ، اذ يجوز لصاحب الحقيقة مالا يجوز لصاحب الشريعة في حكمهم وما تقتضيه أصولهم .

وتحتجون على هذا الباطل بخرق الخضر عليه السلام للسفينة وقتله للغلام الزكي ، واقامته بجدار اليتيمين ، وانكار موسى عليه ذلك بدعوى أن موسى كان من أهل الظاهر فأنكر ، والخضر من أهل الباطن فأقر ، وما دروا أن الخضر فعل ما فعل بأمر الله ووحيه اليه حسب شريعته التي تعبده

(١) رواه البخارى في كتاب العلم .

الله تعالى بها ، وهذا لما قال له الخضر : أني على علم بما علمني الله ، وأنت على علم بما علمك الله ، سكنت نفس موسى واطمأن ، اذ كانت الشرائع تتعدد بتعدد الرسل ، ولم تجتمع الشرائع الا في شريعة الاسلام حيث نسخ الله كل ما سبقها من الشرائع التي جاءت بها الرسل قبل النبي خاتم الانبياء محمد صلى الله عليه وسلم ، وبذلك بطل العمل بغير شريعة الاسلام التي ظاهرها هو باطنها ، وباطنها هو ظاهرها شريعة واحدة لا ثانية لها ولا ثالثة .

وبناء على هذا فانه لا حجة لهم على تقسيم العلم الى ظاهر وباطن ، والدين الاسلامي الى شريعة وحقيقة .

\* صرف المسلمين عن العلوم الشرعية ، وتزهيدهم فيها ، وشغلهم بما يسمونه بالعلوم الباطنية الخيالية ، ويدل على صحة هذا قول الجنيد - وهو امام المتصوفة في زمانه : أحب للمبتدى - المريد - أن لا يشغل قلبه بهذه الثلاث والا تغير حاله : الكسب ، وطلب الحديث ، وأحب ان لا يقرأ ولا يكتب لانه أجمع لهم ، فمعنى لا يقرأ ولا يكتب ؟ انه لا يتعلم ، واذا لم يتعلم فكيف يعبد الله تعالى عبادة تزكي نفسه وتؤهله لولاهية الله تعالى ، كأنهم يقولون : ان المريد ليس في حاجة الى العلم ولا الى العبادة اذ يكفيه الذكر والأوراد يلازمها حتى يصبح من أهل الكشف والعلم اللدني ، وبذلك يستغنى بعلم الباطن عن العلم الظاهر وبعلم الحقيقة عن الشريعة .

هذا هي النهاية التي وضعوا لها هذا الأصل وهو تقسيم العلم الى باطن وظاهر ، والدين الى شريعة وحقيقة ، وهو نهاية ينسليخ فيها العبد من المعرفة والايقان والتقوى ، ويعيش على الجهل والاحاد والفجور ، والعياذ بالله تعالى .

---



---

## أقطاب الصوفية وأولياؤهم

**الأقطاب :**

**الأقطاب :** جمع قطب ، والقطب لغة : ما عليه مدار الشيء ومنه قطب الرحى ، وفي اصطلاح المتصوفة : القطب هو سيد الوجود في كل عصر<sup>(١)</sup>

وهو للوجود بمنزلة الروح للجسد فكما أن الجسد لاقيم له الا بالروح فكذلك الوجود كله قائم بالقطب ، فإذا زالت روحانية القطب من الوجود انعدم الوجود كله ، وهذه القوة للقطب يقولون أنها من تحمله لسر الاسم الأعظم .

ويقولون في كيفية وصول القطب إلى مرتبته القطبية أن القطب يترقى في مراتب كمال المعرفة والمشاهدة والمراقبة حتى يصل له التحقق بالله في كل مرتبة وبذلك يكون سيدا للوجود .

هذا وما نقرره هنا أمور منها :

١ - أن القوم يكذبون وأمرهم مبني على الكذب ، ثم هم في نفس الوقت يدعون أنهم لا يحيدون عن الكتاب والسنة قيد شعرة ، ويتجاهلون بذلك بلا حياء ولا خجل . أرأيت لو قيل لهم : في أى آية أو في أى سنة جاء ذكر القطب وصفاته وخصائصه ، ومراتب ترقياته ، حتى وصل إلى مرتبة القطبية فأصبحت له السيادة على الوجود كله ؟

قطعا انهم لا ينطقون ونحن نقول : اللهم انه لا يوجد للقطب ذكر في كتاب ولا سنة ، وإنما يوجد ذكره وصفاته ومراتب ترقياته في كتب الزنادقة من غلاة الباطنية الناقمين على الاسلام وال المسلمين .

٢ - اذا كان الكون والوجود كله قائما بروحانية القطب فهذا بقى الله تعالى ؟ وما معنى قول الله تعالى : « الله لا اله الا هو الحق القيوم » ، اذا

(١) طالع في هذا المعنى كتابه : الجنواهر / الرماح للتجانية .

كانت القيومية للأقطاب في كل شيء وعلى كل شيء ؟؟

٣ - لو سألناهم عن كيفية تحمل القطب لسر الاسم الأعظم فهل يقدرون على الإجابة اللهم لا ، إنهم يفترون الكذب ، والله لا يهدى القوم الكاذبين .

سؤال آخر : كيف عرف أقطابهم بسر الاسم الأعظم دون سائر عباد الله ؟

ان الأحاديث النبوية الصحيحة تكاد تجمع على ان اسم الله الأعظم لا يخرج عن كونه الله أو الحى ، أو القيوم وأن ليست خاصيته في ادارة الملك والملوك والتصرف في الكائنات ، وإنما هي في أن العبد اذا سأله ربه أعطاء من المكنات ما كتب له وقضى به له أزواولا وقدره . وعلى شرط أن لا يتعدى في الدعاء فان الله تعالى حرم ذلك بقوله : « ادعوا ربكم تضرعا وخفية انه لا يحب المعتمدين » ومن الاعتداء أن يسأل مالم تجر به سنن الله تعالى بين الخلق في هذا الوجود . ومن ذلك أن يسأل الله أن يجعله متصرفا في الكون .

هذا ومن أغرب ما يسمع عن القطب والقطبية ادعاء الشيخ أحمد بن محمد التجانى (٢)

أنه خاتم الاولياء والأقطاب فلا ولی بعده ولا قطب أبدا ، كما أن الرسول صلى الله عليه وسلم لا نبی بعده ولا رسول أبدا .  
ما أبعد هذه المقارنة ، وما أغبر !!

### الأولياء :

الأولياء جمع ولی وهو لغة من يتولى الأمر قياما به ، ومحافظة عليه ولذا يطلق على الحاكم ، والوصى ، والقريب . وفي عرف الشرع : الولي هو المؤمن التقوى ، وذلك لقول الله تعالى : « ألا ان أولياء الله لا خوف عليهم

(١) راجع الرماح والخواهر للتجانى .

وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَفَقَّنُ ، لَهُمُ الْبَشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلْمَاتِ اللَّهِ ، ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ »<sup>(١)</sup> .  
وَظُهُورُ الْكَرَامَاتِ عَلَى يَدِهِ لَيْسَ شَرْطًا فِي اثْبَاتِ الْوَلَايَةِ ، وَإِنْ كَانَتْ مِنْ لَوَازِمِ الْوَلَايَةِ ، وَالْاسْتِقْدَامَةَ عَلَى الشَّرْعِ قِيَامًا بِالْأَمْرِ ، وَاجْتِنَابًا لِلنَّهِيِّ مِنْ أَظْهَرِ الْكَرَامَاتِ وَأَجْلَهُ .

وَأَمَّا الْوَلِيُّ عِنْدَ الْمُتَصُوفَةِ ، فَقَدْ عَرَفَ صَاحِبُ الطَّرِيقَةِ التَّجَانِيَّةِ بَعْدَ أَنْ سُئِلَ عَنْهُ فَقَالَ : « الْوَلِيُّ مَنْ تَوَلَّ اللَّهَ أَمْرَهُ بِالْخُصُوصِيَّةِ مَعَ مَشَاهِدَةِ الْأَفْعَالِ وَالصَّفَاتِ » !! وَهُوَ كَمَا تَرَى تَعرِيفٌ غَامِضٌ لَا شَرْطاً بِهِ الْخُصُوصِيَّةُ مَعَ قِيدِ الْمَشَاهِدَةِ ، مَعَ الْعِلْمِ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَتَوَلَّ إِلَّا الْمُؤْمِنَ التَّقِيَّ ، وَلَا تَنْتَهِي الْتَّقْوَى إِلَّا بِالْعِلْمِ وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ ، وَمَعْرِفَةُ مَحَابِيهِ وَمِكَارِهِ لِيَفْعُلَ الْمَحَابَ ، وَيَتَجْنِبَ الْمَكَارَهُ .

وَالسُّرُّ فِي غَمْوضِ تَعرِيفِ الْقَوْمِ لِلْوَلِيِّ هُوَ احْتِكَارُهُمْ لِلْفَضَائِلِ كَمَا لَا تَكُونُ لِغَيْرِهِمْ مِنْ سَائِرِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ ، وَبِذَلِكَ تَخْتَصُ الْوَلَايَةُ بِمَشَانِخِ الْطُّرُقِ الْمَأْذُونَ لَهُمْ فِي اعْطَاءِ الْوَرْدِ وَالتَّرْبِيةِ الْخَلُوِّيَّةِ ، وَمِنْ هُنَّا كَانَ الْوَلِيُّ عِنْدَ الصَّوْفَيَّةِ لَا يَعْرِفُهُ إِلَّا الْخَوَاصُ ، أَمَّا عَامَةُ الْمُسْلِمِينَ فَلَا سَبِيلُهُمْ إِلَى مَعْرِفَةِ الْوَلِيِّ ، يَشَهِّدُ هَذِهِ الْحَقِيقَةُ وَيَقْرِرُهَا مَا يَلِي :

سُئِلَ الشَّيْخُ أَبُو الْعَبَّاسِ أَحْمَدُ بْنُ حَمْدَةُ التَّجَانِيَّ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى وَعَنِ الْوَلِيِّ أَيُّهَا مَعْرِفَتُهُ أَصْعَبُ ؟ <sup>(٢)</sup>

فَقَالَ : مَعْرِفَةُ الْوَلِيِّ أَصْعَبُ مِنْ مَعْرِفَةِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَعَلَى ذَلِكَ بِقَوْلِهِ : لِتَميِيزِ صَفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى لِمُبَايِتَهَا لِصَفَاتِ الْخَلْقِ ، أَمَّا الْوَلِيُّ فَإِنَّ صَفَاتَهُ كَصَفَاتِ سَائِرِ النَّاسِ مِنَ الْأَكْلِ وَالشَّرْبِ وَالنِّكَاحِ . . . . الْخَ .  
فَلَذَا هُوَ لَا يَتَميِيزُ وَلَا يَعْرِفُهُ إِلَّا الْخَوَاصُ . وَأَبْعَدُ الْمَرْسِىِّ وَهُوَ مِنْ أَثْمَةِ

(١) سورة يونس .

(٢) طالع الرِّمَاحُ وَالْجَوَاهِرُ .

الصوفية في تعريف الولي حتى قال : ان الولي لو كشف للناس لعبدوه لأن حقيقة الولي أنه يسلب من جميع البشرية ، ويتحلى بالأخلاق الاهمية ظاهرا وباطنا ، ولذا لو كشف الولي للعبد لعبده .

وقالوا ان دائرة الولي أوسع من دائرة النبي .

وهذا تفضيل منهم للولي على النبي بأسلوب خفي <sup>(١)</sup> .  
وعللوا ذلك بأن دعوة الأنبياء خاصة بأئمهم ، ودعوة الولي عامة ، فلذا هو أوسع دائرة ، ولازم هنا أن الولي أفضل من النبي ، وهو كما ترى ضلال مبين .

واشتربطوا للولي الأوسع دائرة أن يكون مأذونا له في الدعوة بالأذن الخاص لا بالأذن العام ، الذي هو مثل قوله صلى الله عليه وسلم « بلغوا عنى ولو آية » <sup>(٢)</sup> .

والأذن الخاص يحصل عليه اما باذن الشيخ المأذون له ، واما بالكلام اللدنى الذى اقام جل أصحاب الطرق طرائقهم عليه ، وهو ضلال وكذب ، وكفر والعياذ بالله تعالى .

وقالوا : <sup>(٣)</sup> ان من نهض الى دعوة الخلق الى الله تعالى بالأذن العام وليس له شيء من الأذن الخاص لم يشفع بكلامه ، ولم يقع عليه اقبال ، فان لسان الحق يقول له بلسان الحال في بساط الحقائق ، ما أمرناك بهذا ، ولا أنت له بأهل ، إنما أنت فضولى .

ويعظمون من شأن الولاية حتى قالوا : من ادعى أنه ولی يموت كافرا والعياذ بالله ، والحكایة التالية تكشف لنا عن مدى بعد الولاية في اعتقاد القوم واحتقارهم لمنصبها ومقامها .

ليبقى كل المؤمنين أعداء الله تعالى غير أولياء له الا ما كان من مشائخ

(١) يشهد لهذا قول بعضهم مقام النبي في بروز فرق الرسول ودون الولي .

(٢) رواه البخارى .

(٣) الرماح والبلواهر .

التصوف وأئمتهم فانهم الأولياء .

قال الشيخ أحد التجانى في كتابه الجواهر في رجل لا يمشي الا ساترا وجهه قال : ولعله بلغ مرتبة الولاية ، فان من بلغها يصير كل من رأى وجهه لا يقدر على مفارقته طرفة عين ، وان فارقه وانحجب عنه مات لحيته ، وحسبك أخي المسلم بهذا التعريف للولي من تعريف ، انه سخرية وهزء بعقول المؤمنين .

هذا والذى يستتبع من صنع القوم في تعريف الولي ، انهم يحتكرون هذه الألقاب لاستغلال العامة بها ، والتحكم فيهم بواسطتها .

فدل هذا على أن التصوف قد استغل استغلالا فاحشا في ضرب أمة الاسلام وتحطيمها والقضاء عليها ، فكم عانت أمة الاسلام من اتعاب ، وكم ذاقت من ويلات ، وكم تعرضت لفتن أثارها استعمار الغرب بخل بلادها ، وذلك منذ أن ظهر التصوف النظري الفلسفى في حدود القرن الثالث المجرى . ومع ظهور اليوم دعاة للتصوف ، اذ عز عليهم أن تحررت أمة الاسلام من الاستعمار الغربي ، فجاءوا يركضون يؤلفون الكتب وينشرون الرسائل يدعون الى التصوف من جديد وما علموا أن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين .

---



---

## لحات من الوجه المظلم للتضليل

تبيانا للحق ، ومبالغة في التحذير من الواقع في حبائل صيد المتصوفة  
نشر بعض كلمات الكفر التي أثرت عن آئمة الصوفية .

١ - ( ليس على المخلوق أضر من الخالق )

أبو طالب المكي صاحب كتاب قوت القلوب

٢ - ( أنا أعيش الله والله يعشيني )

أبو الحسن النسوى

٣ - علماء الرسوم ( الشريعة ) يأخذون خلفا عن سلف .

والأولياء يأخذون عن الله ما ألقاه في صدورهم .

ابن عربى

ومعنى هذا القول ان الأولياء في غنى عن الشريعة الاسلامية حيث هم  
يتلقون عن الله تعالى مباشرة .

وهذا والله الكفر . وهو مذهب كثير من الروافض فليتأمل .

٤ - أنا الحق وصاحبى وأستاذى ابليس وفرعون .

الخلاج لعنه الله

٥ - إن العارف من يرى الحق في كل شيء بل يراه عين كل شيء وهذا  
هو معنى وحدة الوجود والحلول والاتحاد .

صاحب هذا الكفر محمد الدين بن عربى

٦ - قيل للتلميسي هذا ، اشارة الى جثة كلب أجرب ميت - أيضا  
هو ذات الله ؟ فقال وهل ثم شيء خارج عنها ؟

فلننظر كيف جعل التلميسي وهو أحد آئمة الصوفية كل شيء في ذات  
الله حتى « الكلب الأجرب الميت » .

أعوذ بالله من هذا الكفر العفن .

٧ - اللهم انشلني من أوحال التوحيد وأغرقني في عين بحر الوحدة  
حتى لا أرى ولا أجده ولا أمس الا بها .

### من أوراد الشاذليه

ان معنى هذه الجملة من الكفر ان صاحبها لا يرضى بلا الله الا الله  
ويرضى بأن يكون جزءاً من الله ، تعالى الله - أن يخل في مخلوقه ، أو يتخد  
به ، أو يتوحد - معه علواً كبيراً .

٨ - القرآن شرك كلّه ، وإنما التوحيد في كلامنا .

### التلمساني

٩ - وأما واضع هذا العلم «التصوف» فهو النبي صلى الله عليه  
وسلم ، علمه الله بالوحى والاهام ، فنزل جبريل أولاً بالشريعة فلما  
تقررت نزل ثانياً بالحقيقة فشخص بها بعضاً دون بعض ، وأول من تكلم  
فيه وأظهره سيدنا على كرم الله وجهه .

### ابن عجيبة

انظر كيف يبرر دجله بالكذب على الله ورسوله وجبريل وصالح  
المؤمنين . وبذلك قرر فرية ملن الحقيقة تقابل الشريعة ، وأن كلاً منها مما  
شرع الله تعالى سبحانه اللهم هذا بهتان عظيم .

١٠ - خضنا بحراً وقف الأنبياء بساحله

### التجانى

ولازم قول التجانى هذا أن أقطاب الصوفية وهو على رأسهم أعلم بالله  
وأعرف بشرائمه المتضمنة محابه ومساخطه من الأنبياء .  
أليس هذا هو الكفر يا عباد الله ؟

١١ - مقام النبوة في برزخ فوق الرسول ودون الولي  
معنى هذا البيت الصوفى - خربه الله - أن الولي أفضل من النبي  
ومن يعتقد هذا كيف لا يكفر ؟

١٢ - أنا سيد الأولياء كما أن النبي سيد الأنبياء ، ولا يشرب ول لا يسقى الا من بحرا من نشأة العالم الى النفح في الصور ، واذا جمع الله تعالى خلقه في الموقف ينادي مناد بأعلى صوته حتى يسمعه كل من في الموقف يا أهل المحشر هذا امامكم الذي كان مددكم منه .

### أحمد التجانى

أنا شدك الله تعالى أيها القارئ أن تقول ما اذا كان هذا الكلام كذبا على الله ورسوله وعلى المؤمنين . ولا أخالك الا قائلا : اللهم ان هذا كذب بحث عليك وعلى رسولك وعلى المؤمنين ، ان هذه الدعوى أخرى المسلم لم يدعها نبى ولا رسول ، فكيف يدعها أنها التجانى وتقبل منه يا للعجب ؟ !

١٣ - قد أخبرني سيد الوجود صلى الله عليه وسلم بأنى أنا القطب المكتوم منه إلى مشافهة يقطة لا مناما .

### التجانى

وقد سئل عن معنى المكتوم فقال : هو الذي كتمه الله تعالى عن جميع خلقه حتى الملائكة والنبيين الا سيد الوجود صلى الله عليه وسلم ، فإنه علم به وبحاله ، وهو الذي حاز كل ما عند الأولياء من الكمالات الالهية واحتوى على جميعها .

فانظر كيف ادعى التجانى أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أخبره يقطة لا مناما ، ومشافهة لا بواسطة ، بأنه القطب المكتوم ، اللهم ان هذا كذب على رسول الله وعلى عبادك ، فالعن اللهم من كذب عليك وعلى رسولك وعلى عبادك المؤمنين .

١٤ - ان الفيوض التي تفيض من ذات سيد الوجود تتلقاها ذوات الأنبياء ، وكل ما فاض وبرز من ذوات الأنبياء تتلقاها ذاتى ، ومنى يتفرق على جميع الخلائق من نشأة العالم الى النفح في الصور وخصصت بعلوم بينى وبينه منه مشافهة لا يعلمها الا الله عز وجل بلا واسطة .

وقوله - لا رضى الله عنه - وهو يشير بأصبعه السبابة والوسطى روحي وروحه صلى الله عليه وسلم هكذا ، روحه تمد الرسل والأنبياء ، وروحى تمد الأقطاب والأولياء من الأزل إلى الأبد .

### التجانى

انظر أخي المسلم كيف عد التجانى نفسه ربا أزليا روحه تمد أرواح الأقطاب والأولياء من الأزل إلى الأبد .

١٥ - لا يبلغ الرجل منازل الصديقين حتى يترك زوجته كأنها أرملة ، وأولاده كأنهم أيتام ، ويأوى إلى منازل الكلاب .

### الشعرانى

والسؤال هل فعل هذا أبو بكر الصديق حتى أصبح صديقا ؟ هل فعل هذا عمر بن الخطاب ، هل فعل هذا مالك بن أنس ؟

اللهم لا لا كيف اذا يدعى الشعرانى هذه الحقيقة ؟  
اعلم أخي أن عامة أئمة التصوف في ضلال وسرع ، انه لا يستغرب من الشعرانى هذا الادعاء الباطل والضلالة المحموم . وهو صاحب طبقات الأولياء .

واليك طائفة من أولياء الشعرانى في طبقات أوليائه :

١ - محمد الحضرى : الذى صعد المنبر يوم الجمعة فخطب فقال : أشهد أن لا إله لكم الا ابليس عليه الصلاة والسلام ثم نزل فسل السيف فهرب جميع المسلمين من المسجد ، وزعم الشعرانى أن هذا الولي قد خطب الجمعة يومئذ في ثلاثة مساجدا من مساجد القطر المصرى (١) .

٢ - الرجل الذى يسكن في ماخور المؤسسات ( بيت الدعاارة ) يشفع لكل من يأتيهن - عند الله - ويمسكه الى أن يكشف بقبول شفاعته فيه ومغفرة الله له .

٣ - أبو خوزة : كان رضى الله عنه كما يقول الشعرانى اذا رأى امرأة

(١) هذا بناء على أن الولي عند القوم يتمثل بالصور الكثيرة والأمكنة المختلفة كالشياطين والملائكة

أو شاباً أمراً راوده عن نفسه وحسنه على مقدرته وسواء كان أميراً أو وزيراً  
ولو كان بحضوره والده .

٤ - على وحيش : كان كما يقول الشعراًنى اذا رأى شيخ بلداً أو غيره  
نزله من على الحمار ويقول له أمسك رأسها حتى أفعل فيها فان أبي شيخ  
البلد تسرف في الأرض لا يستطيع أن يمشي خطوة .

أخى المسلم وقانى الله واياك شر هذه الفتنة أرأيت كيف يفقد الموى  
 أصحاب العقول ويذهب بأبصارهم وبصائرهم ؟ وصدق رسول الله صلى  
الله عليه وسلم اذ روى عنه : « حبك الشيء يعمى ويصم » <sup>(١)</sup> .

فانظر كيف تجرد هؤلاء بأهدافهم من عقولهم ، وغضوا عن رؤية الحق  
أبصارهم ، فعميت بصائرهم فأصبحوا يرون أفسق الخلق ، وأكفرهم ،  
وشرهم وأفسدتهم أولياء الله تعالى اذا ذكروهם ترضاوا عنهم او ترجموا عليهم  
كانهم أصحاب الرسول أو تابعوهم .

هذا ولنخت هذه العجائب باعجب منها وهى لامم التجانية ومددهم  
كما يدعون ويزعمون .

**الأولى :** أن القطب المكتوم « التجانى » هو الواسطة بين الأنبياء  
والأولياء فكل ولى الله تعالى من كبر شأنه ومن صغر لا يتلقى فيضاً من  
حضره نبى إلا بواسطته رضى الله عنه من حيث لا يشعر به  
انظر كيف ادعى التجانى أنه هو القطب المكتوم أو ادلى له بذلك وأنه  
الواسطة بين سائر الأنبياء ، فكل الأولياء من آدم إلى قيام الساعة يتلقون  
من فيضه ، ولازم هذا أنه أزلى أبدى وهذا من أفعى الكذب ، وأسوأ  
الافتاء ، هذه الأولى والثانية أفعى .

**الثانية :** أن الفيوض التي تفيض من ذات سيد الوجود رضى الله عنه  
تلتقاها ذات الأنبياء ، وكل ما فاض وبرز من ذوات الأنبياء تلتقاء ذاتي  
ومنى يتفرق على جميع الخلائق من نشأة العالم إلى النفح في الصور ،

(١) رواه أحمد وأبو داود .

وخصصت بعلوم بيني وبينه<sup>(١)</sup> منه مشافهة لا يعلمها الا الله عز وجل بلا  
واسطة وأنا سيد الأولياء كما أنه سيد الأنبياء .  
أليست هذه أفظع ؟ ! والثالثة أشد فظاعة .

**الثالثة :** قال وهو يشير بأصبعيه السبابة والوسطى : روحى وروحه  
صلى الله عليه وسلم ، هكذا ، روحه صلى الله عليه وسلم تمد الرسل  
والأنبياء ، وروحى تمد الأقطاب والأولياء من الازل الى الأبد .  
انظر إليها المسلم البصير كيف جعل الرجل نفسه رباً أزلياً ، روحه تمد  
الأقطاب والأولياء من الازل ، اذ هو قديم الوجود ، الى الأبد اذ هو دائم  
الوجود ، أليس هذا هو الكفر والكذب معاً ؟؟

**الرابعة :** من ترك وردا من أوراد المشائخ لأجل الدخول في طريقتنا  
هذه المحمدية التي شرفها الله تعالى على جميع الطرق آمنه الله في الدنيا  
والآخرة فلا ينحاف من شيء يصيبه لا من الله ولا من رسوله ولا من شيخ  
أيا كان من الأحياء أو الأموات ، وأما من دخل زمرتنا «طريقتنا» وتأخر  
عنها ودخل غيرها تحل به المصائب دنيا وأخرى ولا يفلح أبداً . فانظر أخرى  
المسلم كيف كذب الشيخ واحتكر وادعى ما ليس له ، ولا ندرى ما السبب  
الحامل له على هذه الدعاوى والأكاذيب ، ان أمره والله لعجب .

**والخامسة :** قال أخبرنى سيد الوجود صلى الله عليه وسلم يقطنة لا  
مناماً ، قال لي أنت من الآمنين ، وكل من رأك من الآمنين ان مات على  
الإيمان ، وكل من أحسن إليك بخدمة أو غيرها ، وكل من أطعمك  
يدخلون الجنة بلا حساب ولا عقاب<sup>(٢)</sup> .

ان هذه الدعواى أخرى المسلم لم يدعها رسول الله صلى الله عليه وسلم  
وقال لفاطمة رضى الله عنها : اعمل فاني لا أغنى عنك من الله شيئاً .  
وقال للرجل الذى قال : ادع الله تعالى أن يجعلنى منهم «سبقك بها  
عكاشة » وهو طلب أن يكون من يدخلون الجنة بغير حساب ، والتتجانى

(١) يريد بيته وبين النبي صلى الله عليه وسلم .

(٢) كل هذه الواقع التجانى جاءت فى كتاب المواهر الجزء الاول من ٩٧ وما بعدها .

يقول له كل من خدمك أو أطعمك يدخل الجنة بغير حساب ولا عقاب .  
الليس هذا هو الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والرسول يقول  
« من كذب على متعبداً فليتبوأ مقعده من النار » <sup>(١)</sup>

**والأخيرة :** قال : ان صلاة الفاتح لم تكن من تأليف البكرى <sup>(٤)</sup> ولكنها توجه الى الله تعالى مدة طويلة أن يمنحه صلاة عل، النبي، صلى الله عليه وسلم فيها ثواب جميع الصلوات ؟ وسر جميع الصلوات ، وطال طلبه مدة ثم أجاب الله دعوته فأناه الملك بهذه الصلاة مكتوبة في صحيفة من النور . ثم قال الشيخ فلما تأملت هذه الصلاة وجدتها لا تزدerna عبادة جميع الجن والانس والملائكة .

وقال : وقد كان أخبرنى صلى الله عليه وسلم عن ثواب الاسم الأعظم - فقلت : أنها أكثر منها ، فقال صلى الله عليه وسلم بل هو أعظم منها ، ولا تقوم له عبادة . . . السخ .  
فانظر كذبه وافتراءه على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى أمته .  
اللهم العن من كذب على رسولك والمؤمنين تغريرا بهم وتضليلا .

(١) رواه البخارى وغيره .  
 (٢) الحماهير .

## الاسلام نعم البديل

اذا كنا قد هدمنا أركان التصوف ونقضنا أحواله وقطعنا فروعه لأنه نحلة مفترأة . وبضاعة مزحة بلي بها المسلمين مروجوها وخدع بها المؤمنين واضعوها فانا نضع بين يدي طلاب السعادة والكمال في الحال والمآل خير بديل يحقق لهم صفاء الروح وسلامة القلب وتهذيب الأخلاق وتطييب المشاعر وارهاف الاحساس ، الا وهو الاسلام طريق السعادة وسلم الكمال .

الاسلام الذي أمر الله تعالى نبيه نوح عليه السلام أن يكون من أهله اذ قال : « وأمرت أن أكون من المسلمين » <sup>(١)</sup> .

والذى دعا ابراهيم ربه أن يجعله ولد اسماويل يدينان الله به ومن ذريتها أمة تدين الله به كذلك فقالا في دعائهما : « ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك » <sup>(٢)</sup> .

الاسلام الذي وصى به ابراهيم بنيه ويعقوب فقال « يا بنى ان الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن الا وأنتم مسلمون » <sup>(٣)</sup> .

الاسلام الذي سأله يوسف الصديق والكريم ابن الكريم ربه أن يتوفاه عليه اذ قال في ابتهاله ودعائه : « فاطر السموات والأرض أنت ولن في الدنيا والآخرة توفن مسلماً وألحقني بالصالحين » <sup>(٤)</sup> .

الاسلام الذي أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن نفسه أنه أول أهله وأنه أمر أن يكون منه في قوله : « وأنا أول المسلمين » ، « وأمرت أن أكون من المسلمين » .

الاسلام الذي أخبر الرب تعالى أنه هو الدين الحق عنده ، وأنه لا يقبل دينا سواه وذلك في قوله تعالى : « ان الدين عند الله الاسلام » وقوله « ومن

(١) سورة يونس .

(٢) سورة البقرة .

(٣) سورة البقرة .

(٤) سورة فاطر .

يتبغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من  
المساواة رين .

الاسلام الذي رضيه تعالى لأمة نبيه ديننا في قوله تعالى : « ورضيت لكم  
الاسلام دينا ». .

### حقيقة الاسلام

ذلك هو الاسلام البديل عن التصوف المضلل به وهذه  
حقيقة ، ان للإسلام حقيقة واحدة لا تعدد ، وهي ايمان العبد بالله تعالى  
ربها واملاها واسلام قلبه وجوارحه له مع مجاهدة وصبر في مراقبة وافتقار .  
تلك حقيقة الاسلام ، وهذا بيانها :

#### ( أ ) الایمان بالله ربنا :

ان الایمان بالله ربنا معناه : تصديق العبد بوجود الرب تعالى وتصديقه  
تعالى في كل ما أخبر به عن نفسه ، وخلقه وقضائه وشرعه ، وأنه خالق كل  
شيء ومالكه ، قادر على كل شيء ، عليم بكل شيء ، ذو الأسماء  
الحسنى ، والصفات العلا

#### ( ب ) الایمان بالله اهنا :

ان الایمان بالله اهنا ، معناه : أن الله تعالى هو المعبد الحق ، وأنه الله  
الأولين والآخرين فلا معبود لهم سواه ، خلق الانس والجن لعبادته ، من  
أطاعه منهم أكرمه في دار كرامته <sup>(١)</sup> ومن عصاه أهانه وأشقاءه في دار  
المهانة .

#### ( ج ) اسلام القلب للرب :

ان اسلام القلب للرب تبارك وتعالى معناه أن القلب المسلم لله عز وجل  
لا يتقلب الا في طلب مرضاته الله سبحانه وتعالى ، فلا يخشى ولا يرعب

---

(١) دار الكرامة الجنة ودار المهانة النار .

غير الله ، ولا يطمع ولا يرحب في غير الله ، يحب بحبه ، ويبغض ببغضه يوالى فيه ويعادى فيه ، ولا يرى منه لأحد غيره .

#### ( د ) اسلام الجوارح للرب عز وجل (١)

ان اسلام الجوارح للرب تعالى معناه : اخضاع الجوارح السبعة التي هي السمع ، والبصر ، واللسان ، واليدان ، والرجلان ، والبطن ، والفرج .

فالسمع لا يسمع الا ما أذن الله تعالى في ساعه ، وكان في مرضاته ، واللسان لا ينطق به الا ذاكرا الآيات شاكرا النعماته او داعيا اليه تعالى او معرفا به ، او محدثا بجلاله خبرا بكماله ، واما بمعروف أمر به ، او ناهيا عن منكر نهى عنه .

واليدان لا يبسطش بها أحدا ، ولا يبسطهما معطيا الا بعد الأمر والاذن ، والا فهما مقبوضتان مسلمتان لله .

والرجلان لا تمشيان خطوة فيها فوقها الا باذن او في مراد الله مشي ولا سعي الا في الله وباذن الله .

والبطن شهونه مقصورة على المباح من الطعام والشراب . فيأكل المسلم ويشرب ما أذن فيه الله وفي غير ترف ولا مخيلة ولا سرف (٢) .

والفرج وهو أخطر الجوارح وشرها محفوظ بحفظ الله ومقصور على ما أذن فيه الله من زوجة ابتقاء الانجذاب والاحسان ، او سرية رحمة بها او دعت الضرورة اليها (٣) .

(١) سميت الجوارح جوارح لأن الإنسان يجري بها أي يكتب الحسنات ويكتب الشر .

(٢) الخلاة والفخر .

(٣) السرية : الآلة يطؤها سيدها .

### ( هـ ) المجاهدة :

ان الجهاد من الاسلام ذروة سنته ، اذ به تتحقق بعضاً من اسلام ، ونشر راية عدله ورحمته بين الانام ، والمجاهدة من الجهاد وهي قوام اسلام المرء وعماده بها يحسن اسلام العبد ويبلغ كماله .

وحقيقة المجاهدة أنها مقاومة ملل النفس وميلها بما يجعلها دائمة تعمل في نشاط مع استقامتها على المنجى الاسلامي الدائر بين الأفعال والتزكى الظاهرة والباطنة ، والقائم على التجدد لله تعالى فيه والتابعة للرسول صلى الله عليه وسلم عليه .

### ( و ) الصبر :

ان الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد فكما لا حياة لجسد بلا رأس فانه لا اسلام بلا صبر ، ان الصبر ضد الضجر ، وما بعد الضجر الا الترك ، فإذا ضجر العبد من تحمل أعباء الاسلام ترك ، وإذا ترك هلك .  
ان العدو غادر وما كر والحمل ثقيل ، والعقبة كثيرة والشقة بعيدة ، فكان لابد للسائل من صبر وللمسالك من تحمل ، من البداية حتى النهاية ، والا كان الانقطاع وعقبه الخسران ، والعياذ بالرحمن منها معا .

### ( ز ) المراقبة :

ان المراقبة معناها مراقبة العبد ربه تعالى حال سيره اليه ، على درب الاسلام حتى الوصول الى دار السلام حيث الجوار الكريم ، والنعيم المقيم .

وللمراقبة مرتبان : عليا ، ودنيا ، فالعليا أن يكون العبد أثناء سيره الى الله تعالى بالذكر والشكر على حال كأنه يرى الله تعالى ويشهد له ، وبذلك

يعظم خوفه منه ، ويقوى رجاؤه فيه ، ويكبر أنسه به . والمرتبة الدنيا أن يكون السائر أثناء سيره إلى الله عز وجل بالفعل والترك على حال هو موقن فيها بأن الله تعالى مراقب سيره ، شاهد عمله فيه ، لا يخفى عليه شيء من ظاهر أمره ولا باطنه ، وثمرة المراقبة احسان السير واستمراره على درب الاسلام في أمن وسلام حتى دخول دار السلام .

والمراقبة بمرتبتيها علياها ودنياها اذا قومت تقويم عدل وانصاف ، وجدت أنها ملاك الأمر كلها وعليها مدار الفلاح كلها ، اذ قبول العمل متوقف على حسن وجودته وكماله ، وما سيرنا إلى الله تعالى الا بأعمالنا الظاهرة والباطنة التي كلفنا بها وانتدبنا لها فان أديناها محسنين فيها قبلها منا وأثابنا عليها فأنزلنا دار كرامته ، وأنعم علينا برضوانه والنظر الى وجهه الكريم وذاك غاية الفوز العظيم ، وان أسانا فيها ردت علينا فحرمنا ثوابها وانقلبنا خاسرين . ومن هنا كان الاحسان ثلث الاسلام كما جاء في حديث جبريل الأمين<sup>(١)</sup> « الاحسان أن تعبد الله كأنك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك » .

وما الاحسان الا المراقبة بمرتبتيها فليأخذ المسلم نفسه بها ، ويجاهدها فيها حتى تكون حالة الغالبة وبذلك يأمن العثار في سيره ، والانقطاع في طريقه

#### ( ح ) الافتقار :

الافتقار لازم العبد ، اذ لا غنى له عن الله بحال وانما المطلوب من الافتقار اقرار العبد به واعترافه بواقعه واظهاره لله تعالى ، واطراحه بين يدي الله تعالى لا يملك لنفسه حولا ولا طولا ، فينشأ عنده التوكل الكامل والتقويض التام لله تعالى ، وفي كل شأن من شأن العبد وأحواله وأموره ، فيصدق بذلك اللجاج إلى الله تعالى والفرار إليه دون سائر خلقه ، وبذلك تكمل انباتة العبد إلى ربها ، وتعظم رغبتها فيه ، ورهبته منه ، وينجم للعبد عن هذه الحال حال أكمل وهي حال الاضطرار الدائم إلى الله تعالى في

<sup>(١)</sup> اذ فيه سأله جبريل النبي صل الله عليه وسلم عن الإيمان والإسلام والإحسان فكان الإحسان ثلث الدين الإسلامي .

اصلاح شأنه وتركيبة نفسه ، ووقايته من الآفات ، وحفظه من المغمات حتى يبلغ الكمال في اسلامه الظاهر والباطن لله تعالى ، وبذلك يتأهل للفيوضات الالهية فيحبه الله ومحببه إلى صالح عباده ، أو يخلع حلة رضاه ويكون بمنزلة القرب التي هي أسمى المنازل وأشرفها اذا سأله صاحبها أعطى ، وإذا دعا أجيب ، وإذا استعاد أعيد ، وإذا استنصر نصر ، وإذا قبضه مولاه أدناه وأنزله منازل البرار وخلع عليه حلل رضاه ورضوانه وتلك الحسنة وهذه الزيادة .

وبعد : فاعلم أخي المسلم أن الاسلام البديل عن بدعة التصوف وضلال المتصوفين لا يتم للعبد الا بالعلم والمعرفة ، العلم بالله والمعرفة بمحابيه ومساخطه ومصدر هذا العلم وهذه المعرفة هو الكتاب والسنة ، وهما لا ينالان الا بالدرس والطلب الجاد ، والحفظ والفهم ، ولا بد لذلك من مشائخ علم متضلعين في علم الكتاب والسنة ، عليهم أنوار العلم وعليهم سباء الآيمان وفيهم بركة التقوى ، فاطلبهم وارسل إليهم ولا زمهم حتى تتعلم ما لا بد منه لسيرك إلى ربك ، ولا تطمعن في الوصول بدون أن تبذل هذا النoul<sup>(١)</sup> ، والا فأنت مفتون مغرور ، وأعيذك ونفسك من الافتتان والغرور ، وأحذرك أن تصدق أن ولایة الله يحظى بها من لا يعرف الله تعالى ، ولا يعرف محابيه ومكارهه من الاعتقادات والأقوال والأعمال ، فهيهات هيهات أن يطا عبد بساط القدس وسواء كان من الجن أو الإنس ما لم تزك نفسه وتطهر روحه ، وتفضل أخلاقه ، وذلك بواسطة الآيمان والعمل الصالح وفق ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بعد اجتناب الشرك ومعنقيه الله ورسول الله .

(١) النول : ما يعطي من أجر السنة للاركاب

## الأوراد النبوية

### البديل عن

### الأوراد الصوفية

ماهى الأوراد ؟

الأوراد جمع ورد ، وقد تقدم بيان ذلك لغة واصطلاحا أثناء الكلام على أصول التصوف عند الصوفية ، والذى يهمنا هنا أن نرشد المسلم الى بعض الأوراد النبوية لتكون بديلا له عن الأوراد الصوفية المحدثة والتى لا تخلو غالبا مما لا يجوز التقرب به الى الله تعالى ، مما لا يزكى النفس ، ولا يهدب الروح والمشاعر ولا يطيهما .

### (أ) مشروعية الأوراد :

ان الأوراد التعبدية مشروعة بالكتاب والسنّة ، أما الكتاب فقد قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكرا كثيرا وسبحوه بكرة وأصيلا » <sup>(١)</sup> .  
 وأما السنّة فقد قال صلى الله عليه وسلم : « مثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر مثل الحي والميت » <sup>(٢)</sup> .  
 وقال صلى الله عليه وسلم : « سبق المفردون ، قالوا : وما المفردون يا رسول الله ؟ قال الذاكرون الله كثيرا والذاكرات » <sup>(٣)</sup> .

(١) سورة الأحزاب .

(٢) رواه البخاري .

(٣) رواه مسلم .

## ( ب ) تفاصيل الأذكار :

لا شك أن بعض الأذكار أفضل من بعض بمعنى أنه أكثر أجرا وأعظم مثوية عند الله تعالى ، وذلك لقوله صلى الله عليه وسلم : « أفضل الذكر لا اله الا الله ، وأفضل الدعاء الحمد لله » <sup>(١)</sup> .

وكون بعض الأذكار أعظم أجرا دال على أنها أكبر تزكية للنفس وتطهيرها للروح وتطيبها للمشاعر ، اذ قرب العبد من رب تعالى هو بحسب زكاة نفس العبد وطيب روحه .

## ( ج ) من أفضل أنواع الذكر سبعة وهي :

١ - لا اله الا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير . لحديث البخاري : « من قال لا اله الا الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب ، وكتب له مائة حسنة ، ومحيت عنه مائة سيئة وكانت له حرزا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسى ، ولم يأت أحد بأفضل مما جاء به الا رجل عمل أكثر منه » .

٢ - سبحان الله وبحمده : لحديث صحيح : « من قال سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة حطت عنه خطایاه وان كانت مثل زيد البحر » .

٣ - سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم . لحديث الصحيحين « كلمتان خفيتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان ، حبيستان إلى الرحمن : سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم » .

٤ - سبحان الله والحمد لله ، ولا اله الا الله ، والله أكبر . لحديث مسلم : والترمذى : « لأن أقول : سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله

(١) رواه النسائي ، وأبي ماجة والحاكم وصححه

(٢) هذا ولا يغوتنا أن نتباهى أن قراءة القرآن من أعظم أنواع الذكر وأن الحرف الواحد يعطى عليه ناله عشر حسنهات ، وإن المسلم لا بد له من ورد يومن يتلو فيه على الأقل مائة آية للأحاديث الواردة في ذلك ومن أوراد الصالحين في قراءة القرآن لهم يختمونه في كل أسبوع مرة .

والله أكْبَرْ أَحَبُّ إِلَيْهِ مَا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ » وقوله في رواية احمد وهي صحيحة : « أَفْضَلُ الْكَلَامِ سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرْ » ، وقوله في رواية مسلم وغيره : « أَحَبُّ الْكَلَامِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَرْبَعٌ : سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرْ ، لَا يُضْرِكُ بِأَيِّنِ بَدَأَ ، وَهُنَّ مِنَ الْقُرْآنِ » .

٥ - سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرْ دِبَرُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ . لِحَدِيثِ صَحِيحٍ ، وَتَقَالُ مُجَمَّعَةً هَكَذَا سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرْ ثَلَاثًا وَثَلَاثَيْنِ مَرَّةً ، وَيَخْتَمُ الْمَائَةُ بِقُولِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ إِلَهُ الْمَلَكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . أَوْ يَقُولُهَا مَفْرَدَةً : سُبْحَانَ اللَّهِ ثَلَاثًا وَثَلَاثَيْنِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ثَلَاثًا وَثَلَاثَيْنِ وَاللَّهُ أَكْبَرْ ثَلَاثًا وَثَلَاثَيْنِ . وَيَخْتَمُ الْمَائَةُ بِقُولِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ إِلَهُ الْمَلَكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ . وَكَذَا تَقَالُ عِنْدَ النَّوْمِ مِنْ كُلِّ لَيْلَةٍ لِحَدِيثِ عَلَى وَفَاطِمَةَ فِي السَّنَنِ ، غَيْرَ أَنَّ التَّكْبِيرَ يَكُونَ أَرْبَعًا وَثَلَاثَيْنِ فَتَتَمُّ الْمَائَةُ تَسْبِيحةً بِدُونِ ذِكْرِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ إِلَهُ الْمَلَكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ .

٦ - سُبْحَانَ رَبِّ الْعَظِيمِ وَبِحَمْدِهِ ثَلَاثًا أَوْ أَكْثَرَ فِي الرُّكُوعِ مِنْ كُلِّ صَلَاةٍ فَرِيضَةً أَوْ نَافِلَةً لِحَدِيثِ السَّنَنِ مَا نَزَّلَتْ ، « فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ » قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « اجْعَلُوهَا فِي رُكُوعِكَمْ » .

٧ - سُبْحَانَ رَبِّ الْأَعْلَى وَبِحَمْدِهِ ثَلَاثًا أَوْ أَكْثَرَ فِي السُّجُودِ مِنْ كُلِّ صَلَاةٍ لِحَدِيثِ السَّنَنِ مَا نَزَّلَتْ « سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى » .. قَالَ « اجْعَلُوهَا فِي سُجُودِكَمْ » .

#### ( د ) مِنْ أَفْضَلِ أَنْوَاعِ الْمَحَامِدِ :

مِنْ أَفْضَلِ أَنْوَاعِ الْمَحَامِدِ الْخَمْسَةُ التَّالِيَةُ :

١ - يَارَبِّ لَكَ الْحَمْدُ كَمَا يَنْبَغِي بِجَلَالِ وِجْهِكَ وَعَظِيمِ سُلْطَانِكَ . لِحَدِيثِ أَحْمَدَ وَابْنِ مَاجَهِ ، وَفِيهِ أَنَّهَا عَضُلَتْ عَلَى الْمَلَكِينَ فَلَمْ يَدْرِيَا كَيْفَ

يكتبانها لقائلها ... الحديث<sup>(١)</sup> .

٢ - الحمد لله ، حديث ابن ماجه في سنته ، عن أنس بن مالك : « ما أنعم الله على عبد نعمة فقال : الحمد لله الا كان الذي أعطى أفضل مما أخذ » .

٣ - الحمد لله جداً كثيراً طيباً مباركاً فيه ، حديث الطبراني واسناده حسن : « أن رجلاً عند رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الحمد لله جداً كثيراً طيباً مباركاً فيه .. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم والذي نفس بيده لقد رأيت ثلاثة عشر ملكاً يبتدرؤن كل منك - أيهم يرفعها إلى الله تبارك وتعالى » .

٤ - الحمد لله الذي أحيااناً بعد ما أماتنا واليه النشور ، عند القيام من النوم ، حديث صحيح : « إن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا استيقظ من نومه قال : الحمد لله ... الخ » .

٥ - اللهم ما أصبح بي من نعمة فمتك وحدك لا شريك لك . لك الحمد ولنك الشكر . حديث أبي داود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « من قال حين يصبح لله .. الخ فقد أدى شكر يومه ، ومن قال ذلك حين يمسى فقد أدى شكر ليلته » .

### ( هـ ) من أفضل أنواع الاستغفار خسنة وهي :

١ - سيد الاستغفار حديث الصحيحين عن شداد بن أوس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « سيد الاستغفار أن تقول : اللهم أنت ربى لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهديك ووعديك ما استطعت ، أعوذ بك من شر ما صنعت أبوه لك بنعمتك على وأبواه بذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت ، قال ومن قالها من النهار

(١) عدلت : اشتلت وعظمت واستغلت عنها معناها .

موقعها من يومه قبل ان يمسى فهو من أهل الجنة ، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فها هي قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة .

٢ - استغفر الله العظيم الذى لا اله الا هو الحق القيوم وأتوب اليه لحديث الطبراني في الأوسط وأبو داود والترمذى والنسائى عن البراء بن عازب عنه صلى الله عليه وسلم « من قال ذكر كل صلاة استغفر الله وأتوب اليه غفر له وان كان فر من الزحف » (١) .

٣ - استغفر الله ثلثا ذكر كل صلاة لحديث صحيح « أن النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا سلم من صلاته قال ثلثا استغفر الله استغفر الله استغفر الله » .

٤ - رب اغفر لي وتب على إنك أنت التواب الرحيم ، لحديث ابن عمر رضي الله عنه في السنن انه قال : « كنا نعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم قوله : رب اغفر لي وتب على إنك أنت التواب الرحيم مائة مرة في المجلس الواحد » .

٥ - سبحانك الله وبحمدكأشهد أن لا اله الا أنت استغفرك وأتوب إليك لحديث الترمذى الحسن الصحيح « من جلس في مجلس فكثر فيه لفظه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك : سبحانك الله .. الخ الا كفر الله له ما كان في مجلسه ذلك ، واذا كان المجلس مجلس خير كان ذلك الذكر كالطابع له » .

( و ) ومن أفضل أنواع الاستعاذهات ثانية وهي :

١ - أعيذك بكلمة الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة .

ويقول اذا عوذ نفسي أعيذ نفسي بكلمة الله التامة ... الخ .  
واذا عوذ غيره قال أعيذك ... الخ .

(١) في بعض الفاظ الحديث زيادة وقد ذكرتها في أول الحديث

لما جاء في الصحيح «أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعوذ بها الحسن والحسين رضي الله عنهما ويقول كان أبوهما يعوذ بها اسماعيل واسحق عليهما السلام»<sup>(١)</sup>.

٢ - بسم الله ، ثلاثا وأعوذ بعز الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر ، سبعا لحديث مسلم : «ان عثمان بن العاص شكا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجعا يجده في جسده منذ أسلم فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : ضع يدك على الذي يألم من جسدك وقل : بسم الله ثلاثا وقل : سبع مرات أعوذ بقوة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر» .

٣ - اللهم انى أعوذ بك من الهم والحزن وأعوذ بك من العجز والكسل وأعوذ بك من الجبن والبخل ، وأعوذ بك من غلبة الدين وقهر الرجال<sup>(٢)</sup>

٤ - أعوذ بكلمات الله التامات من غضبه وعقابه وشر عباده ومن همزات الشياطين وأن يخضرون ، لحديث أبي داود والترمذى والحاكم وصححه (تقال عند الفزع من النوم وعند بداية النوم وفي كل وقت) .

٥ - أعوذ بوجه الله الكريم وبكلمات التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما ينزل من السماء ، وشر ما يعرج فيها ، ومن شر ما ذرأ في الأرض وشر ما يخرج منها ، ومن فتن الليل والنهار ، ومن طوارق الليل والنهر الا طارقا يطرق بخير يا ربنا .

(رواه مالك في الموطأ)

٦ - أعوذ بوجه الله العظيم الذي ليس شيء أعظم منه وبكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر وبأسماء الله الحسنى كلها ما علمت منها وما لم أعلم من شر ما خلق وذرأ وبرأ .

(رواه مالك في الموطأ)

٧ - أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ، تقال عند القراءة وعند

(١) المراد من ابيهما ابراهيم عليه السلام .

(٢) رواه أبو داود .

الغضب ، وعند الوسوس - لحديث مسلم وفيه قوله صلى الله عليه وسلم : « انى لأعلم كلمة لو قالها لذهب عنه ما يجده »<sup>(١)</sup> .  
 لو قال : أَعُوذ بالله من الشيطان الرجيم .  
 ٨ - أَعُوذ بالله من الشيطان الرجيم من همزة ونفخه ونفثه تقال : عند فتتاح صلاة الليل ( لما في السنن والمسند لأحمد ) .

( ز ) من افضل انواع الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ما يلي :

- ١ - اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم انك حميد مجید ، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم انك حميد مجید - رواه البخاري .
- ٢ - اللهم صل على محمد وعلى أزواجك وذراته كما صليت على آل إبراهيم ، وبارك على محمد وأزواجه وذراته كما باركت على إبراهيم انك حميد مجید .

( متفق عليه )

- ٣ - اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم في العالمين انك حميد مجید .

( رواه مسلم )

- ٤ - اللهم صل على محمد عبدك ورسولك وصل على المؤمنين والمؤمنات وال المسلمين والمسلمات .

( رواه البخاري ومسلم )

- ٥ - اللهم اجعل صلواتك ورحمتك وبركاتك على سيد المرسلين وامام المتدين وخاتم النبین محمد عبدك ورسولك امام الخير وقائد الخير ورسول

(١) الصريح في لوقاها عائد إلى الرجل الغضبان المذكور في الفضة

الرحمة ، اللهم ابعثه مقاما محمودا يغبطه فيه الاولون والاخرون . اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد ، اللهم بارك على محمد وآل محمد كما باركت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انك حميد مجيد .

( رواه غير واحد من أصحاب الصحاح والسنن )

### ( ط ) من أفضل الأدعية :

ان من أفضل الدعاء ما كان جامعا للخيرات مفيضا باذن الله بالبركات . ومن الأدعية الجامعة ما يأتي :

١ - اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك ( يقال بعد الصلوات ) رواه النسائي وأبو دواد .

٢ - اللهم انى أسألك العفو والعافية في الدنيا والآخرة ، اللهم انى أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلى ومالي . اللهم است عوراتى وأمن رواعاتى .

اللهم احفظني من بين پدى ومن خلفى وعن يمينى وعن شمالي ومن فوقى ، وأعوذ بعظمتك أن أغتال من تحتى <sup>(١)</sup> يقال في الصباح والمساء .

٣ - اللهم اصلاح لي ديني الذي هو عصمة أمري ، وأصلاح لي دنياي التي فيها معاشى ، وأصلاح لي آخرتى التي لها معادى ، واجعل الحياة زيادة لي في كل خير ، واجعل الموت راحة لي من كل شر .

٤ - اللهم اكفى بحلالك عن حرامك وأغتنى بفضلك عن سواك .

( يدعى به لقضاء الدين - رواه الترمذى وحسنه )

٥ - اللهم اهدنى فيما هديت ، وعافنى فيما عافيت ، وتولنى فيما توليت ، وبارك لي فيما أعطيت ، وقنى شر ما قضيت ، فانك تقضى ولا يقضى عليك ، وانه لا يذل من واليت ولا يعز من عاديت ، تبارك

(١) الترمذى وحسنه .

ربنا وتعالى .

وصلن الله على النبي ( رواه النسائي عن الحسن بن علي رضي الله عنهما ) .

( يقال في القنوت )

٦ - اللهم بك نصبح وبك نمسي ، وبك نحيا ، وبك نموت ،  
واليك النشور . وفي المساء يقول إليك المصير . . .  
اللهم اجعلنى من أعظم عبادك عندك حظاً ونصيباً في كل خير قسمته  
في هذا اليوم أو في هذه الليلة وفيها بعده من نور تهدى به أو رحمة تنشرها أو  
رزق تبسطه أو ضر تكشفه أو ذنب تغفره ، أو شدة تدفعها ، أو فتنة  
تصرفها ، أو معافاة تمن بها برحتك ، إنك على كل شيء قادر .

\*\*\*

وبعد فتلك ست مجموعات من أفضل أنواع الأذكار ، والمحامد  
والاستغفار والاستعاذهات ، والصلوة على النبي صل الله عليه وسلم ،  
والأدعية النبوية .

فاتخذ - أخي المسلم - منها ورثك اليومى ، والزمه ولا تتركه تكن أن  
شاء الله تعالى من الذاكرين .. ورائع فيه عند أدائه حضور القلب ،  
والخشوع للرب تعالى تكن - إن شاء الله تعالى - من الصالحين .  
وذلك أمل الآملين وغاية العاملين الصابرين .

اللهم حرق فيك رجاءنا وأدخلنا برحتك في عبادك الصالحين ، وصل  
اللهم وسلم وبارك على نبيك محمد وآله وصحبه أجمعين .  
سلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين .

المدينة المنورة  
في جادى الآخرة من عام ١٤٠٤ هـ .  
كان الفراغ من تصحيحها في المدينة النبوية .  
في شهر رجب الفرد من عام ١٤٠٤ هـ .

## فهرست

- التصوف وأصوله ٧
- الأصل الأول : « الطريقة » ١١
- الأصل الثاني : « الشيخ المأذون له » ١٣
- الأصل الثالث : العهد أو البيعة والماضحة والتلقين ١٩
- الأصل الرابع : الاوراد الصوفية وما فيها من حق وباطل ٢٣
- الأصل الخامس : الخلوة ٢٧
- الأصل السادس : الكشف ٣٢
- الأصل السابع : الفناء ٣٥
- أقطاب الصوفية وأولئكهم ٤٠
- لمحات من الوجه المظلم للتصوف ٤٥
- الاسلام نعم البديل ٥٢
- الاوراد النبوية البديلة عن الاوراد الصوفية ٥٨ -

● ● الرسالة السابعة

فصل الخطاب في المرأة والحجاب



## المحتوى :

- ١ - بين يدي الرسالة .
  - ٢ - المرأة .
  - ٣ - حقوق المرأة .
  - ٤ - الحجاب .
  - ٥ - مشروعية الحجاب .
  - ٦ - وجوب الحجاب على المرأة المسلمة .
- الخاتمة .



## « بين يدي الرسالة »

بسم الله ، والحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله ، وبعد :  
 أفتتح حديثي في هذه الرسالة بالسؤالين التاليين :  
 لماذا أكتب ؟ ولمن أكتب ؟ وأجيب فأقول :  
 أما لماذا أكتب - فان واجب البيان الذى أخذ الله تعالى على العلماء هو  
 الذى جعلنى أكتب ، قال تعالى : « اذا أخذ الله مثاق الذين اؤتوا  
 الكتاب لتبيئته للناس ولا تكتمنوه » <sup>(١)</sup> . وقال عز وجل « ان الذين  
 يكتسون ما أنزلنا من البيانات والهدى من بعد ما بناه للناس في الكتاب  
 أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون الا الذين تابوا وأصلحوا وبينوا  
 فأولئك أتوب عليهم وأنا التواب الرحيم » <sup>(٢)</sup> . وقال رسول الله صلى الله  
 عليه وسلم ( من سئل عن علم فكتمه ألم ي يوم القيمة بلجام من النار ) <sup>(٣)</sup>

اما لمن أكتب - فاني أكتب للذين يؤمنون بالله تعالى ربا ، ويمحمد  
 رسولا وبالإسلام دينا ، سواء من كان منهم مؤمنا حقا وصدق ، او ادعاء  
 ونطقا

(١) الآية ٨١ من سورة آل عمران

(٢) الآية ١٥٨ من سورة البقرة

(٣) رواه أحمد والحاكم وأصحاب السنن الأربع وعو صحح الاستاد

فلولا واجب البيان ووجود مؤمنين ولو حكما ينبغي ان يبين لهم لما كتبت ، وذلك لعدم غناء الكتابة في موضوعي هذا الذى أردت أن أكتب فيه .

ولم يكن هذا عن يأس ، ولا ملال نفس ، وإنما عن تجربة قاسية سبقت ، وحال مشابهة مضت ، ولو سئل الاعلام<sup>(١)</sup> وحقوق المرأة في الاسلام لأجاب كل منها وقال : ان قوما سحرتهم الحياة أو أسرتهم الشهوات لن تنفعهم الموعظ وان عظمت ، ولن تهديهم الدلائل وان ظهرت ، فهم الى قضاء الله سائرون ، والى متنهى أمرهم منتهون » وما ظلمهم الله ، ولكن كانوا هم الظالمين .

---

١ - الاعلام وحقوق المرأة في الاسلام للمؤلف مطبوع عن

## « حقائق لابد من بيانها »

**الحقيقة الأولى :** (سعادة الانسان في هذه الحياة رهن عمله بمنتهى الله تعالى فيها)

ان سعادة الانسان في هذه الحياة الدنيا ، وهي أمنه وكرامته ، وتتوفر غذائه وكسياته وطيب مسكنه وسلامة عقله وبدنه ، وكمال خلقه وطهارة روحه ، هذه السعادة المنشودة لكل العقلاء من بنى الناس لا يمكن أن تتم للانسان بحال إلا على طريق الاسلام الصحيح عقيدة وعبادة ، ايها نعملا صالحا ، كما ان سعادته في الحياة الثانية وهي نجاته من النار ودخوله الجنة مع الابرار ، لا يمكن أن تتم إلا على الاسلام الصحيح أيضا عقيدة وقولا و عملا .

ان كون سعادة الانسان متوقفة على إسلامه لربه الاسلام الصحيح الذي يمثله الوحي الاهي في كتاب الله وهدى رسوله محمد صلى الله عليه وسلم ، حقيقة ثابتة ثبت العقليات التي يستحيل دفعها أو رفضها ، واليقينيات التي يذعن العقل لها ويسلم الوجدان بها ، ولذا فإننا لا نطلب البرهنة عليها بأكثر من ايراد شاهد أو شاهدين من وحي الله تعالى عليها ، وذلك بناء على ان حديثنا هذا هو مع المؤمنين دون غيرهم فلذا يكفى صحة هذه الحقيقة واثباتها ايراد الشاهد والشاهدين فقط من الوحي الاهي كتابا كان أو سنة ، وهذا شاهد من وحي الله تعالى في الكتاب ، قال تعالى : « فإذا أتاك من هدى فمن أتاك هدى فلا يضل ولا يشقى »<sup>(١)</sup> .

فاتباع الهدى هو الاسلام الصحيح عقيدة وقولا و عملا ، ونفي الضلال والشقاء مستلزم لإثبات ضدهما ، وهو الهدایة في الدنيا لكل ما يكمل المرء ويسعده والسعادة في الآخرة .

هذا ولو أحوج الأمر في اثبات هذه الحقيقة الى دليل عقلى لكن ايراد الدليل الآتي كافيا في ذلك :

(١) من سورة طه . آية (١٢٣) .

وهوـ أي الدليلـ ان السنن الكونية مسلم بها بين كافة العقلاء ، وانها لا تختلف ولا تتبدل مالم يشاً الله تعالى تخلفها او تبدلها ، لأنه واضحها ، وواضع الشيء قادر على تغييره بلا منازع ، فالنار تحرق ، والماء يغرق ، والحديد يقطع سنن لا تتبدل ، ويوم شاء الله تعالى تخلف نتائجها تخلفت ، إذ النار القى فيها ابراهيم ولم تحرقه ، والماء دخله موسى مع بنى اسرائيل ولم يغرقوا فيه ، وأغرق به فرعون وجنوده أجمعون ، والمدية<sup>(١)</sup> التي وضع ابراهيم على رقبة اسماعيل الذبيح وامرها لم تقطع لأن الله تعالى لم يشا ذلك .

من هذه السنن أن الاسلام الصحيح وضعه الله تعالى للاسعد البشري في كلتا الحياتين ، فلا سعادة للانسان الا به وعليه في الدنيا والآخرة على حد سواء وهذا دليل عقلى تذعن له العقول السليمة وتسلمه ، قال تعالى في مثل هذه السنن « فلن تجد لست الله تبديلا ولن تجد لست الله تحويلا »<sup>(٢)</sup>

وأخيرا ، هذا واقع الأمم اليوم والشعوب ، وقد بلغت في الكمال المادي مبلغا لم تحلم به الانسانية قبل ، ولم يخطر على بال احد أن مثله يكون ، فأروني أمة أو شعبا تحقق له السعادة المنشودة للانسان في هذه الحياة والتي هي أمنه وكرامته وتسور غذائه وكسائه ، وطيب مسكنه وسلامة عقله وبدنه ، وكمال خلقه وطهارة روحه وزكاة نفسه .

وما وجد لفرد أو جماعة أو شعب من شيء من هذه السعادة ، إنما كان له ذلك بقدر أخذه من الاسلام عقيدة وقولا وعملا .

**الحقيقة الثانية :** (عدو المسلمين من أنفسهم) :  
ان هذه الحقيقة الثانية قد تبدو غريبة غير أنه بالنظر والتأمل في قول

١ـ المدية : السكينة ، هكذا روى والذى عليه المحققون أنه لم يكن انوارا للسكن ، وإنما كان تبعي ، فقط وفاء الله تعالى قبل وضع المدية على عنقه فكان من النفع قبل الفعل .

٢ـ الآية ٤٣ من سورة فاطر .

الرسول صلى الله عليه وسلم في صحيح مسلم من كتاب الفتن ( إن الله زوى لى الأرض فرأيت مشارقها وغاربها ، وإن أمتى سبيلاً ملكها ما زوى لى منها ، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض ، وانى سألت ربى لأمتى أن لا يهلكها بسنة بعامة ، وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ، وان ربى قال : يا محمد انى اذا قضيت قضاء فانه لا يريد ، وانى اعطيتك لأمتك أن لا أهلكهم بسنة عامة ، وأن لا يسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم ليستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها ، أو قال : من بين أقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسيء بعضاً ) .

انه بالنظر الصحيح في هذا الحديث الشريف وبالتأمل البصير فيه تزول الغرابة عن هذه الحقيقة ، وهى أن عدو المسلمين من أنفسهم لا من غيرهم ، وليس معنى هذا أنه لا يكون للمسلمين عدو من غير أنفسهم يريد استذلالهم واستغلالهم والسلط عليهم والتحكم فيهم أو يريد افقارهم والقضاء عليهم ، اذ الحديث الشريف يثبته ، وانما لا يكون الا بعد ان تنحرف أمة الاسلام عن جادة الحق ، وتعيش في أودية الباطل والضلال فتفسق عن أمر الله وتخرج عن طاعته ، فتحتار وتختلف وتتقاول حتى يقتل بعضها بعضاً . ويومئذ يسلط الله تعالى عليها عدواً من سوى نفسها فيستبيح بيضتها كالذى تم لها بالفعل فيما مضى وكالذى يتظاهرها فيما يستقبل إن لم تعد الى الجادة تستقيم على منهج الله ، كما يريد الله .

ان التدليل على ثبات هذه الحقيقة لفى الواقع الذى عاشته أمة الاسلام ولا يستطيع أحد انكاره ، انه من يوم أن ذبحت خليفتها ، وقاتلت امامها ، وفرقت كلمتها ومزقت دولتها ، وهى تعانى الآلام ، وتتجرع الغصص حتى سلط الله عليها عدواً من سوى نفسها وهو الاستعمار الغربى ، فاستباح بيضتها واستحل بحرماتها ، وملك عليها أمرها وبلادها وسامها الخسف .

فقضت فترة طويلة وهي مغلوبة على أمرها متخنة بجرائمها تامة  
بوجودها ، محكومة بسلطان عدوها ، وما كان ذلك ليكون لولا الانحراف  
والفسق . الانحراف في العقائد والفسق عن الشرائع ، وما ظلمهم الله ،  
ولكن كانوا هم الظالمين .

**الحقيقة الثالثة :** ( لما عادت أمة الاسلام الى الله تعالى عاد الله اليها ) :  
انه بعد مضي فترة من الزمن طويلة عاشتها أمة الاسلام ميتذلة  
مستغلة يتحكم فيها الكفر والكافرون عرفت أن محتتها أنتها من نفسها ،  
وأن طريق خلاصها من محتتها في العودة الى ربها ، فصاح العلماء مطالبين  
بالعودة الى الاسلام الصحيح . واستجابت امة الاسلام في شتى بلادها  
وأقبلت على ربها فجاهدت واستشهدت وأخذت تتحرر وتستقل ف تكونت  
مجموع من الدول الاسلامية وظهرت على سطح المعمورة كيانات  
اسلامية . من بينها دولة الملك عبد العزيز - غفر الله له ورحمه آمين -  
واخذت تظهر لأمة الاسلام دول هنا وهناك حتى تم تحرير كل بلادها من  
سلطان عدوها - باستثناء فلسطين لما لها من واقع خاص وهو وضع  
استثنائي لا يشبه به ويقارب عليه (١) ، وكان تحرير أمة الاسلام واستقلالها  
ثمرة طيبة لعودتها الى ربها ، اذ تلك العودة الصادقة هي التي نفتحت روح  
الكفاح وسهلت البذل والعطاء ، والجهاد والاستشهاد ، فبدلت الأمة  
وأعطت وجاهدت واستشهدت حتى استقلت وتحررت .  
وهكذا لما عادت أمة الاسلام الى الله تعالى بالايمان وصالح الأعمال عاد  
اليها فخلصها وحررها ، وصدق الله العظيم القائل : « عسى ربكم ان  
يرحكم وان عدتم عدنا » (٢) .

١ - الذى أراه فى قضية فلسطين : أنها فتنه امتحن الله تعالى بها العرب ليتوبوا اليه ويعودوا الى كتابه وشرعه بعد فسقهم وانحرافهم .

٢ - الآية وان كانت فى بنى اسرائيل فانها صالحة للاستشهاد بها ، ان أمة الاسلام أولى بالرحمة ، ومن عاد الى الله بالتوبة عاد إليه بالقبول ، ومن عاد الى المصيبة عاد الله اليه بالعفو عنها ، وهو على كل شيء قادر .

**الحقيقة الرابعة :** ( كفر النعم مؤذن بزوالها ) :  
 ان تخلص المسلمين من سلطان المستعمر الكافر ، وتحررهم من حكمه  
 الجائر يعتبر نعمة من أجل النعم وأيتها ، امتن الله بها على الأمة الإسلامية  
 اذ نجاهم من حكم الغرب المستعمر الذي كان يسومهم سوء العذاب ،  
 كما من ذلك على بنى اسرائيل إذ قال : «إِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِّنْ آلِ فَرْعَوْنَ  
 يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ» وكان المفروض في المسلمين أن كل دولة تتحرر ،  
 وقد تحرروا تباعا ، واحدة بعد اخرى - أن ينشئوا الدولة الإسلامية الموحدة  
 بقيادة ( المملكة العربية السعودية بحكم مركزها الديني ) وذلك  
 لأمرین :

الأول : تقوية بجانب الدولة الإسلامية الوحيدة الموجودة يومئذ .  
 الثاني : لتحتمي بها وتطبق شريعة الله معها ، ويكون هذا شكر الله  
 تعالى على نعمة الانعتاق والتحرر من سلطان الكفر .

غير أن الواقع المر المؤسف والمؤلم ايضا أن كل دولة تتحرر أخذت تتقوّع  
 على نفسها وتكون لها ذاتا مستقلة عن الدولة الإسلامية الموحدة ، فنجم  
 عن ذلك ضعف هذه الدوليات المستقلة ، وبعدها عن شرع الله تعالى  
 ومع ذلك لم يعجلهم بالعقوبة بل أمهلهم ، وهذا عائد الى حلمه تعالى  
 وحكمته ، ولكن الاموال او الانتظار ليس معناه الترك .

ولذا فان ساعة قريبة تتذمرونهم ، فيحيل نعاءهم بأساء وسعادتهم  
 شقاء ، فيسلبهم ما أعطاهم ، لأنهم ما شكروا ، فيوقعهم عز وجل في  
 أحد الدررين ، درك المسوخ أو النسخ ، فإنه ان سلط عليهم العسكر  
 الصليبي المتهد مسخهم فلم يبق لهم ذاتا يتميزون بها ، ولا كرامة من  
 خلق أو دين يعتزون بها فيفقدون لغتهم ودينهم بعد أن يفقدوا استقلالهم  
 وحكمهم وهذا هو المسوخ المبين ، وأن سلط عليهم العسكر الشيوخى  
 مسخهم مسخا كاملا فحو لهم الى مقاطعات تابعة للجمهوريات السوفياتية

فلم يبق لهم ذاتا ولا صورة ولا تاريخا ولا لغة ولا وجودا كما فعل بالجمهوريات الاسلامية السابقة حيث يبعث بها السوفيت ويسخرها كما يشاء .

هذه حقيقة يجب أن تعلم ، وعلى المسلمين إن أرادوا نجاتهم اذا لم يصرروا على الانقسام والفرقة والكفر بنعم الله عليهم أن يعترفوا بها وان يعملوا على تفادى هذا الخطر باجتماعهم على الحق وسيرهم في منهاجه بتكونن الدولة الاسلامية الواحدة التي يحكمها الشرع ويتوسّه نظام الاسلام الحكيم .

#### الحقيقة الخامسة : (عداء ظالم للدولة الأم) :

ان من المسلم به لدى المراقبين لأحوال الأمة والدول الاسلامية أن الدولة الاسلامية التي أنشئت على أساس اسلامية بحثة وتحكيم نظام الاسلام في مجالات الحكم والادارة وتنفيذ احكام الله تعالى في عباده على الوجه الذي يرضيه ، هي الدولة السعودية التي كونها الملك عبد العزيز آل سعود كما أن من المسلم به أيضا أن هذه الدولة تحقق لها من الأمن والطمأنينة ما لم يتحقق لغيرها من الدول المعاصرة ، فكان الواجب والحال ما ذكر أن تتحدد هذه الكيانات الاسلامية مع الدولة الأم فتطبق شريعة الله وتحكم بينهم كتاب الله في شئون الحياة السياسية أو على أضعف الوجوه اعتبارها قدوة وأسوة والعمل على تنسيق السياسات الداخلية والخارجية مع الدولة الاسلامية الواحدة كما حدث أخيرا في مجلس التعاون الخليجي .

غير أن الواقع المؤسف أن هذه الشعوب التي تحررت بالإيمان والجهاد لتصبح عضوا في جسم دولة الاسلام يمدّها بالقوة والحيوية . رأيناها كلما تحرر منها شعب ول وجهه شطر الشرق أو الغرب معرضا عن الاسلام ودولته وحكمه ونظامه .

وياليت الأمر وقف عند عدم الاتحاد مع الدولة الاسلامية الموحدة بل

تعداه الى ما هو أسوء وهو انتقاد أسلوبها في حياتها الاسلامية وتأليب الأعداء عليها كأنهم يريدون منها أن تسقط تحكيم الشريعة المحمدية في سياستها الداخلية والخارجية لتسقط كما سقطوا وتهبط الى حضيض الشر والفساد كما هبطوا ، ويومئذ تفرح روما وتزغرد موسكو ، وأن بكت مكة وتوجعت المدينة ، إذ لم يكن للإسلام في دنيا الناس الا هذه الدولة التي أوجدها الله تعالى ليقيم بها الحجة على خلقه في أن القرآن ما زال كما نزل صالحا ، تطبيق ما فيه من أحكام وسياسات شرعية تكسب الخير وتورث العزة والكرامة ، والسؤال المحير في هذا الباب . هو هل هذه الإرادة الشريرة نابعة من نفوس أصحابها ؟ أو هي عملا عليهم من قبل معسكرات أعداء الإسلام .

وقد لا نجانب الصواب ان قلنا : أنها مزدوجة نابعة من نفوس البعض ولها على البعض الآخر ، ولذلك علتان :

**الأولى : الحسد - وكل ذي نعمة محسود .**

**الثانية : الخوف على المصالح .**

فالحسد يحمل البعض على كراهية الدولة الاسلامية ، وعلى انتقادها لأجل ما تتمتع به من أمن وطمأنينة ومكانة مرموقة بين الأمم ، والخوف على المصالح من قبل أعداء الإسلام الشيوعية والصهيونية والصلبيّة الحاقدة عليهم على الكيد والمكر والدس والخداع من أجل البقاء على مصالحهم في بلاد المسلمين ، اذ قوة الشر الكافرة ما برح تتوجس خيفة من عاقبة الدولة الاسلامية التي دستورها القرآن وعقيدتها التوحيد أن تقتدي بها الشعوب الاسلامية في تحكيم الشريعة ، وفي الانضمام الى الدولة الأم لاحياء الخلافة الاسلامية قوية في القرن العشرين .

وحسينا دليلا على هذه الحقيقة وثبتوها ما سمعناه ونسمعه من أفواه الكثيرين وما قرأناه ونقرأه من كتب وصحف كثيرة .

وما العداء للإسلام لصرف الانظار عن دولة الاسلام وابعاد المسلمين

عن الاقتداء بها إلا محاولة الحفاظ على مصالحهم المادية ، وهو عداء ظالم للدولة الاسلامية التي ما قصرت يوماً ما في نصرة المسلمين ولا تعرضت يوماً بسوء للإسلام أو المسلمين .

**الحقيقة السادسة :** ( وجوب نصرة الدولة الأم على كل مسلم ومسلمة اليوم ) :

هذه آخر الحقائق الست التي لابد من معرفتها وهي أنه يجب على كل مسلم ومسلمة في دنيا الناس اليوم نصرة قيام الدولة الإسلامية الموحدة بقيادة المملكة السعودية والوقوف إلى جنبها ، لأنها دولة الإسلام ، وما للإسلام والمسلمين غيرها ، إذ هي الدولة التي تحكم الشرع الإسلامي ، وتدعى إلى تحكيمه وتمثل الإسلام وتدعى إليه عقيدة وعبادة وتحكيمها ، فنصرتها لذلك واجبة .

إن من الواجب موالاة تحمي الحرمين ، وتنصر المسلمين وتحكم الإسلام وتدعى إلى تحكيمه ، دولة معاداتها ، والعمل على إفسادها أو اسقاطها ، وانتقادها والطعن فيها جنائية على أمم الإسلام لأنها تمثل قبلة المسلمين في مشارق الأرض وغاربها .

ان واجب كل مسلم داخل هذه المملكة الإسلامية أو خارجها أن ينصر هذه الدولة ولا يخذلها ، فإن لم يجد ما ينصرها به ، وهو داخلها ، فليكشف عن معصية الله تعالى ورسوله فيها فيكون ذلك من نصرته لها وإن كان خارجها ولم يجد ما ينصرها به كف لسانه عنها فلم يذكرها بسوء ، فذلك من نصرته لها كل هذا لأنها المملكة الإسلامية المتبقية للإسلام والمسلمين في عالم تسوده الفتنة ، اللهم انصرها بالاسلام ، واجعل لها من لدنك ولينا ونصيرنا .

المراة

من هي المرأة؟

انها أخت الرجل وأمه وبنته وجدته وخالتة وعمته .

انها لوم تكن لما كان (١) الرجل ، فما أحوج الرجل اليها ، وما أفقره الى  
مثلها انها أم الأنبياء والمرسلين ، ووالدة العلماء والصالحين انه ما من عظيم  
من عظماء الرجال الا والمرأة أمه ووالدته فوق هذا إنها أمة الله تعالى  
وعابدته ، من أذاتها آذانه بالحرب فليحمل سلاحه .

هذه هي المرأة في علياء كرامتها ، وسماء مجدها وulk شرفها فمن يقدر على أن ينزعها منها ويجردتها من ثوب مجدها ودرع شرفها؟.

## حقوق المرأة المسلمة :

\* أن حقوق المرأة ثابتة لها ثبوت رواسي الجبال فمن يقوى على انتزاعها منها أو اهدرها لها؟

\* ان الحياة حق من حقوقها من أراد سلبها حياتها سلبت حياته  
قلتها .

\* ان الطهارة بنوعيها الحسية والعضوية حق من حقوق المرأة المسلمة ، فمن أراد تلوينها بذنس الجريمة أو تخبيئها بقدر الاثم فقد ظلمها .

ان الحباء والاحتشام زينة المرأة المسلمة وحق من حقوقها ، فمن أراد سلبها ذلك لتعروه من جمالها وتعطل من زينتها فتصبح صفة شوهاء ، فقد اعتدى عليها وظلمها .

١ - اعني بالرجل ماعداً إدماً عليه السلام من سائر الرجال .

- \* ان صنع البنين والبنات انتهاء للحياة وطرد لبقائهما الى أجلها المحدود لها حق من حقوق المرأة الخاصة بها ، فمن أراد تعوييقها عن صناعتها أو اضعاف انتاجها منها بسماح أو اجهاض أو جب<sup>(١)</sup> فقد ظلمها .
- \* ان تقرب المرأة المسلمة الى ربه وتزلفها الى مالكها بفعل الصالحات وترك المنكرات طلبا لنجاتها ، والفوز بجوار ربه في دار الكرامة حق من حقوق المرأة ، فمن أراد صرفها عن ذلك أو منعها منه فقد ظلمها .
- \* ان تملك المرأة للهال صامتة<sup>(٢)</sup> وناظمه ، وتصرفها فيه أو اتفاقه في غير اسراف ولا معصية لله حق من حقوقها ، فمن نازعها فيه فقد ظلمها .
- \* ان اتفاق الوالد على ابنته ، والزوج على زوجته ، والولد الراشد على امه وجدته حق ثابت شرعا وعرفا للأئنة وهي بنت وزوجة وأم وجدة ، فلا تحتاج معه وهي تملكه الى التصلعك ومزاحمة الرجال طلبا للقوت ، فمن أنكر هذا الحق عليها او نقصها ايها فقد ظلمها .
- \* ان تخل المرأة لزوجها بشتى انواع الخل ، وتجملها له بأنواع من التجميل حق من حقوقها الثابتة شرعا لها ، فمن أراد منعها من ذلك في غير أيام حدادها على زوجها فقد ظلمها .
- \* ان تعلم المرأة المسلمة لكتاب ربها وسنة نبيها والتتفقه في مسائل دينها ومعرفة أحكام شرع ربها وتعلم ما يساعد على تحقيق ذلك طلبا للنجاة والكمال والسعادة في الحال والمآل حق من حقوقها ، فمن نازعها فيه أو أراد منعها منه فقد ظلمها .

١- الجب القطع ،

والمراد من الحبلى باستعمال الحبوب الخاصة لذلك او بقطع الرحم واستصاله منعا للحمل والولادة .

٢- المراد بالمال الصامت

ما كان ذهبأ أو فضة أو عقاراً أو مراد بالمال الناطق ما كان حيواناً كالغنم والأبل والبقر .

\* ان خروج المرأة باذن زوجها أو ولیها لزيارة أقاربها ، أو للصلة في بيت ریها حق من حقوقها المقررة شرعا لها ، فمن نازعها فيه فقد ظلمها .

\* ان طلب المرأة المسلمة العلاج في مرضها ولو أدى الى عرض نفسها على طبيب رجل في صحبة زوجها أو ولیها حق من حقوقها الشخصية المعترف بها شرعا فمن منعها منه فقد ظلمها .

\* ان طلب المرأة المسلمة الطلاق وتمكينها منه عند اساءة الزوج بتعذيبها أو حرمانها من حقوقها الزوجية حق من حقوق المرأة المسلمة ، فمن أنكره عليها أو حاول حرمانها منه فقد ظلمها .

\* ان عمل المرأة الفقيرة بترميم أو بيتهم أطفالها ولا غنى لها من مال أو أب أو أخ ، عملها بعيدة عن الرجال لتكتسب لنفسها ويتاماهما حق من حقوقها ، فمن نازعها فيه فقد ظلمها .

ويعد : فهذه حقوق المرأة المسلمة ، وتلك كرامتها ، فهل ترى الاسلام منعها شيئاً من حقوقها ، أو أهدر لها جانباً من كرامتها .. اللهم .. لا .. لا ..

اذا فما هذه الدعوى الماسونية اليهودية القائمة في بلاد المسلمين والمطالبة بحقوق المرأة ؟ أم هناك حقوق غير ما ذكرنا ؟ نعم .. إنهم يعنون بحقوق المرأة .

المساواة .. أى مساواتها للرجل ، وفيما ذا ؟ في الارث وعصمة الزواج والاختلاط والعمل العام ، والوظيفة الخاصة والعامة معا ، ومعنى هذا أنه الكفر بالله ورسوله وشرعيه وهذا الذي تسعى إليه الماسونية اليهودية وهو هدفها الأكبر الذي لم تنجح على تحقيقه منها طال العمل وشق ، غير أنه كفر لا شرف فيه ولا كرامة ، إذ من الكفر ما فيه شرف وكراهة ، وهذا الكفر لا يريدونه لل المسلمين ، اذ غرضهم في اقامة مملكة إسرائيل في العالم لا يتحقق مع وجود كرامة آدمية وشرف انسانى من عزة وصدق ووفاء ورجولة وعزّة

نفس ، وانما يتحقق مع الدياثة والتختن والاباحية وحكم المرأة وتحكمها في الرجل ، وما الى ذلك مما يقضى على الشهامة في الرجل والغيرة والمروءة عنده .

وقولنا فيما يريدون المساواة فيه مع الرجل : انه كفر بالله ورسوله وشرعه هو كما قلنا لان المساواة في الارث ، وعصمة الزواج والاختلاط والعمل العام والولاية الخاصة لا تتم الا بمحو آيات الارث والنكاح والحجاب من الكتاب الكريم ومحو آيات قرآنية تمثل حظاً كبيراً من القرآن كفر باجتماع المسلمين .

انهم لا يقولون : اكفروا أيها المسلمون ، لأنهم يخالفون من غضبة المسلمين لو واجهوهם بالأمر بالكفر صراحة ، لأن في المسلمين بقية خير ، ويوم تهلك هذه البقية لاقدر الله سوف ينفذون خططهم بالحديد والنار كما فعل عملاؤهم <sup>(١)</sup> الشيوعيون في روسيا والصين ، وما ينبغي أن يلفت النظر إليه هو أن دولة الاسلام الأم كما سمياتها وهي هذه المملكة الاسلامية حاتها الله من لوث اليهودية ووقاها شر الماسونية ، هي الربوة الطاهرة والجليل الأشم التي بقيت صامدة صابرة في وجه الأطعاف الماسونية وعملائها لم ينالوا منها منالا ، ولم يحققوا فيها آمالا على كثرة الجهد المبذولة منذ نشأة هذه الدولة لتهينها وكسر قرونها وسحبها الى مطربة الجيف في العالم ، وهي الدول التي كفرت بالله ، وأعرضت عن ذكره وتنكرت لشرعه وهذا .

والسؤال المطروح الآن هي : هل أیست قوى الشر التي سخرتها الماسونية اليهودية من النيل من دولة الاسلام ، فتركتها ولم تصبح تغرى بها سفهاءها ولا تشلى عليها كلابها ؟

١ - اقول عملاؤهم لأن الشيوعية نكرة يهودية ماسونية او جدها عليه اليهود وبلغتهم في العالم للتحجيم بمسحة الانسانية والقضاء على قيمها من الكراهة والرجولة والخلق والتدين حتى يسهل عليهم امر إعادة مملكة اسرائيل ، وقد نجحوا في هذا المضمار نجاحاً كبيراً ، اذ أوروبا المعدة لليهود أصبحت بقرة حلوها لهم الا قليلاً مذا ..

والجواب الصحيح : إنها ما أیست من النيل منها ، ولا من دول العالم الاسلامي التي انسلخت من الاسلام ودارت في فلك الكفر والكافرين . وللتدليل على صحة عدم يأس المسؤولية من النيل من دولة الاسلام ، وأنها تبذل جهودا كبيرة في سبيل هدم هذا العقل الاسلامي المتبع للاسلام والمسلمين في دنيا الناس أجمعين - ذكر أن الحملة الصحفية المركزية التي تقوم بها الصحف المستهدفة المرأة السعودية وحجابها وطهارتها لأثر ظاهر من آثار العمل المسؤولي الجاد للنيل من دولة القرآن حماها الله .

وان المطالبة بفتح مجالات مشبوهة لنشاطات المرأة . وأن فكرة البنك النسائي ، والنادي الرياضي النسائي ، والصحافة النسائية يتلاقى مع الاستراتيجية المسؤولية للهدم والتخريب وان لم يقصد كتابنا - هداتهم الله - ذلك ولم يخطر لهم على بال ، غير أنه من الجائز أن يؤثر السحر المسؤولي في الفرد فيعمل في الخط المسؤولي وهو لا يشعر وعلى سبيل المثال : ذكر أن احدى صحفنا انتزعت فتيا من جهة مسئولة بجواز نظر الخطيب الى خطيبته ، فصاحت الصحيفة الفتيا في قوالب كلامية مثيرة ومهيبة ووالله ما أن قرأت تلك العناوين حتى علمت أن المسؤولية ستنتفيد منها لأنها تسير في الخط المسؤولي بلا التواء ولا تعريج ، وما راعنى الا وكتاب من بلد عربى يرد على يحمل العبارات التالية : أحق ما نشرت جريدة كذا .. من أن العدل السعودى والافتاء يحيزان لقاء الخطيب بخطيبته ، فأجبت السائل بأن المسألة من باب « حق أريد به باطل » فجواز نظر الخطيب الى من يخطب ليكون أدعى لل媿مة وأدوم لها أمر جمع عليه بين المسلمين ، وذلك لاذن الرسول صلى الله عليه وسلم بذلك غير أن الكاتب ما أراد ما أراده من أفتاه ، الكاتب يريد مطلق لقاء بلا قيد ولا شرط فقد يلقاها منفردة فينظر اليها وقد يصبحها لذلك وخلو بها أياما أو شهورا ، وهذا لم يرده رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإنما المراد الله رسوله والمؤمنين ان يجلس الخطاط مع ولی الخطوبة وتمر الفتاة الخطوبية بين أيديها فیرى

منها الخطاب ما هو في حاجة الى معرفته من قصر وطول ، بياض او سواد ، سمن او هزال ، جمال او دمامة ثم لا يراها بعد الا أن يقدر بينها زواج فираها عندما يعقد عليها عقدة النكاح .

ولما كان هذا الأمر معلوما بالضرورة جوازه ، علمتنا أن السؤال عنه وانزعاج فتيا به لم يكن عن حسن قصد ولا عن صلاحية ، وإنما لغير ذلك وهو البحث عن سبيل تمكن القوم من الاختلاط المريب بحجة « جواز لقاء الخطيب بخطبته » .

ولذا ، ما أن نشر المقال حتى تجاوب معه هواة السفور ودعاة الاختلاط وفرحوا به ، بل واحتجو على المسلمين به ، وقالوا : هذه السعودية دولة الاسلام عدها وافتاؤها ، الكل يحيزنون لقاء الخطيب بخطبته ، فلم تمنعونه أنتم أيها المترزمون .

وفذلكة هذا الحديث أن الماسونية عدوة الاسلام والانسانية لم تكن ليتأس من النيل من دولتنا ولم تكن لتهاذنا منها كان الثمن غاليا ، فلذا فان الواجب على حماة هذه الدولة ورجاها الصادقين أن يفتحوا أعينهم وأن يضاعفوا جهودهم ويواصلوا سهرهم حتى لا يمكنوا دعاة الاختلاط والسفور من النيل من دوله القرآن أى نيل ، والله معهم وناصرهم ، وليعلموا أن المسلمين قد صحوا بعد نومتهم ، وأن الحجاب قد أخذ يعود من جديد لديار الاسلام . فان الطالبات كغيرهن في بلاد كثيرة كالمغرب والجزائر وتونس ومصر قد أصبحن يرتدين الزى الاسلامى ويظهرن ذلك بفخر واعتزاز ، وعليه فلننصر على حجاب نسائنا حتى يعود الركب اليها وتسير قافلة الاسلام الى المجد والخلود .. والخيبة والويل لل MASONIA وعملائها في ديار الإسلام وفي غيرها الى اليوم الوعود

## «الحجاب»

بعد تعريفنا بالمرأة وحقوقها ، وما قدمنا من حقائق هامة وما استطردنا من مسائل ذات بال نعود الى القول في الحجاب فنعرفه أولا ، ثم نذكر مشروعيته ثانيا فنقول :

إن الحجاب معناه حجب المرأة المسلمة من غير القواعد من النساء عن أنظار الرجال غير المحارم لها ومدلول لفظ الحجاب أوسع من هذا المعنى ، إذ يطلق لفظ الحجاب ويراد به الساتر والمانع ، ومنه سمي حاجب العين حاجبا لأنه يمنع العين من أغلب الاصابات ، وسمى حارس السلطان حاجبا لأنه يمنع من الدخول عليه الا باذنه خشية الأذية تصيبه ، وحاجب الشمس هو ما يbedo عند طلوعها أو غروبها من قوس منحن كأنه حاجب عين الانسان وبعض العوام يطلقون لفظ الحجاب على الحرز يكتب للمنع من العين أو الجhan وهو ادعاء باطل وعمل لايجوز .

### مشروعية الحجاب :

انه لما كانت فاحشة الزنى من أخطر الفواحش وأكثرها ضررا باهية الاجتماعية وأكبرها تلوينا للروح الانسانية وأعظمها افسادا للأعراض والأموال والابدان حرمتها الشارع تحريما قاطعا لاما يحال للشك فيه أو الارتياب ، اذ نصوص تحريمها صريحة واضحة لاتحتمل غير التحرير النام ، قال تعالى : « ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشة وساء سبيلا » ، وقال الرسول صلى الله عليه وسلم « البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام ، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم »<sup>(١)</sup> ، ولما كانت العقوبة بالموت خطيرة

١ - هذا بعض حديث رواه مسلم وغيره ونصه  
«خذوا عنى ، خدوا عنى ، قد جعل الله من سبيلا ، البكر بالبكر .. الخ ) .

اذ هي من أقسى العقوبات شرع الله تعالى رحمة بعباده المؤمنين عدة وسائل وقائية من شأنها أن تحول دون وصول العبد إلى فاحشة الزنى ذات الخطر الكبير والعقوبة الأكبر .

ولنذكر هذه الوسائل هنا بجملة ليف القارئ عليها ، ومنها يعرف الحكمة في مشروعية الحجاب فلا ينكره بعد ولا يستهجن بل يحبذه ويعرف بصلاحية مشروعيته ، فيؤمن به ويسلم للشارع فيه ، وهذا هو القصد المتونى لنا من هذه الرسالة .

ومن تلك الوسائل التي تضمنها سورة واحدة من كتاب الله تعالى وهي سورة النور ، وذُكرت فيها متسلسلة الواحدة تلو الواحدة دلالة على خطرها وكبير تأثيرها في مقاومة فاحشة الزنى والخلولة دون وقوعها في المجتمع الإسلامي مجتمع الطهر والصفاء .

١ - الحكم بجلد الزاني البكر والزانية مائة جلد مع تغريب<sup>(١)</sup> عام قال تعالى « الزانية والزانية فاجلدوا كل واحد منها مائة جلد ولا تأخذكم بها رأفة في دين الله ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفه من المؤمنين » - النور .

٢ - المنع من نكاح الزانية قبل توبتها ، وكذا انكاح الزانية قبل توبته اذا بالحقيقة اذ من اعتاد الفاحشة لا يأمن ان يعاودها ، قال تعالى « الزانية لا ينكح الا زانية او مشركة والزانية لا ينكحها الا زان او مشرك ، وحرم ذلك على المؤمنين » - النور .

٣ - مشروعية حد القذف وهو رمي الفرد المسلم بكلمة الفاحشة واتهامه بها قال تعالى « والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداً فاجلدوهם ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون » وعليه فمن قذف امرأة مؤمنة عفيفة أو مؤمناً عفيفاً بكلمة

١ - التغريب مشروع بالوحى الثانى وهو السنّة .

الفاحشة وجب عليه أن يحضر أربعة شهود على صحة ما قاله أو يجلد حدا على ظهره ثمانين جلدة مع اسقاط عدالته حتى يتوب توبة نصوحا .

٤ - مشروعية اللعان - وهو أن يرمي الرجل امراته بالفاحشة ولم يكن له شهود يشهدون على صحة دعواه فان عليه ان يلاعنها أمام القضاء ابراء لساحتته من التلوث وعليها أن ترد لعانه تطهيرها مما لا ثناها من الرمي بالفاحشة ، قال تعالى « والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهادة الا أنفسهم فشهادة احدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصادقين والخامسة ان لعنت الله عليه إن كان من الكاذبين ، ويدرؤ عنها العذاب ان تشهد اربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين والخامسة ان غضب الله عليها إن كان من الصادقين » النور ٦ - ٧ - ٨ - ٩ .

٥ - وجوب حسن الظن بالمؤمن فمن حدثه أن فلانا أو فلانة فعل كذا وجب عليه أن يرد عليه قائلا هل تستطيع أن تأتني باربعة شهادة ؟ اذا فهذا إفك مبين ، قال تعالى : « لو لا اذ سمعتموه ظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيرا ، وقالوا : هذا إفك مبين ، لو لا جاءوا عليه بأربعة شهادة <sup>(١)</sup> .

وعلة هذا وما سبقه هو مطاردة الفاحشة من الألسنة حتى لا تتسرب الى القلوب فتعمل فيها حتى تسسيطر عليها وعندئذ تمثلها الجوارح في حيز الوجود والعياذ بالله تعالى .

٦ - تحريم مجرد الرغبة في ظهور الفاحشة بين المؤمنين ، وهذا مطاردة للفاحشة من القلوب حتى لا تنتقل الى الجوارح قولا أو عملا - والعياذ بالله تعالى - قال تعالى : « إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون » .

(١) هنا وأن نزل في براءة أم المؤمنين من الإفك فإنه أدب عام لسائر المسلمين وشرع لا يختص بوحد دون آخر ، إذ العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب .

٧ - تحريم اتباع خطوات الشيطان في طريق الفاحشة ، وذلك بعدم الاصناف الى ما يلقى الشيطان في النفس من تزيين الفاحشة والتفكير فيها ، والسير في سبيل الوصول اليها بالقول أو الفعل ، قال تعالى « يا أيها الذين آمنوا لا تتبعوا خطوات الشيطان ومن يتبع خطوات الشيطان فانه يأمر بالفحشاء والمنكر » .

٨ - وجوب الاستئذان عند ارادة دخول بيوت المؤمنين كيلا تقع عين المؤمن على امرأة غافلة في البيت فيسبب ذلك فتنة قد تؤدي الى ال�لاك التام ، قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا <sup>(١)</sup> وتسليموا على أهلها ، ذلك خير لكم لعلكم تذكرون » .

٩ - وجوب غض بصر الرجل عن النظر الى المرأة الأجنبية عنه ، وغض بصر المرأة عن النظر الى الرجل الأجنبي عنها ، لأن النظر بريء الذنبي - والعياذ بالله تعالى - قال تعالى : « قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم » ، وقال : « وقل للمؤمنات يغضبن من أبصارهن .. الآيات .

١٠ - تحريم ابداء المرأة زيتها لغير محارمها من زوج أو أب وولد ومن اليهم من المحارم ، قال تعالى : « ولا يبدين زيتها إلا لبعولتهن أو آبائهن أو آباء بعولتهن .. الآيات .

١١ - منع المؤمنة من احداث صوت بحلوها يسمعه الرجل خشية أن يسبب لهم « حديث نفس » فيتقل إلى فكرة قد يطلب تحقيقها في الواقع والعياذ بالله » ، قال عز وجل : « ولا يضرن بأرجلهن ليعلم ما يخفين من زيتها » .

١٢ - وجوب تعاوون المسلمين على تزويج عزابهم من نساء ورجال حتى

(١) الاستئناس : هو الاستئذان .

لابيقى في القرية أو الحى عازب تخشى فتنته ، قال تعالى : « وانكحوا الأيامى منكم » والأيامى : جمع أيام ، وهو من ليس متزوجا من ذكر أو أنثى فالرجل أيام والمرأة أيام اذا لم يكن لها زوج .

وبعد : فهذه اثنتا عشرة وسيلة شرعاها الله تعالى وأمر عباده المؤمنين باستعمالها طاعة له عز وجل والمراد منها : منع وقوع فاحشة الزنا بين المؤمنين والمؤمنات ابقاء على طهر مجتمعاتهم وصفاء أرواحهم ، وما الحجاب إلا وسيلة أخرى من جملة الوسائل المتعددة شرعاه الله تعالى للوقاية من وقوع الفاحشة ، ولا شرعاه تعالى أصبح حكمها شرعا يحيى على المؤمن والمؤمنة معا احترامه وتنفيذ طاعة الله تعالى .

غير أن وسيلة الحجاب تعتبر من أنفع الوسائل وأقواها في منع الفاحشة بحيث لو لم يأمر الله تعالى بها لكان العقل يأمر بها ويوجها ، وذلك لأن غض البصر واجب والزنى حرام والمؤمن مأموم بأداء الواجب وهو غض بصره والامتناع عن الحرام وهو حفظ فرجه عن الزنى ، فعل المؤمن إذاً أن يبحث عن وسيلة تمكنه من طاعة ربه تعالى في امتثال أمره واجتناب نهيـه .

واما هو بواحد وسيلة اجدى ولا أنفع من الحجاب بعد العمل على ابعاد المرأة من ساحة الرجال ، والرجل من ساحة النساء ، وان اضطررت المرأة لان تمر بساحة الرجال مرة في اليوم او الاسبوع او الشهر خرت وجهها. ومررت في طريقها آمنة من الفتنة مأمونا منها ، وذلك بفضل الحجاب أما أن يؤذن بالاختلاط وكشف وجوه النساء ومحاسنهن ، ثم يؤمر العبد بغض بصره وحفظ فرجه فهذا تكليف بها لا يطاق ، وهو ما خلت منه شرائع الله تعالى . ولذا فالاختلاط بوجود النساء مع الرجال في الأماكن العامة والخاصة وبدون ست الوجوه والمحاسن من النساء لم يكن من شرع الله تعالى أبدا وانما هو من شرع الشيطان عليه لعائن الرحمن نعم قد يقع الاختلاط بقلة في أحوال خاصة فيمكن معه غض البصر من المؤمن والمؤمنة اذ

الاختلاط النادر يسهل على المرأة معه أن تخمر وجهها وتغمض بصرها بخلاف الاختلاط الدائم أو المتكرر ، فان التستر معه كغض البصر مما يتعدى ، ولا يمكن وقوعه ، عرف هذه الحقيقة سلف هذه الأمة وصدرها الصالح ، فحالوا دون اختلاط النساء بالرجال ففي المساجد خص النساء بأواخرها وفي البيوت جعل للرجال مجالس وللنساء مجالس اخرى ، وكان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يأذنون لنسائهم بالخروج الى المساجد بالليل فيشهدن صلاتي العشاء والصبح دون صلوات النهار كالظهر والعصر والمغرب غالبا ، ففي الموطن عن عائشة رضي الله عنها قالت :

« ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصل الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يعرفن من الغلس » وكل هذا منهم تطبيقا لحكم الحجاب وطلبها لغض أبصارهم وحفظ فروجهم حيث أمروا بذلك وشدد عليهم فيه .

## وجوب الحجاب

على

### المرأة المسلمة

ما سبق عرفاً مشروعية الحجاب وأنه وسيلة من أفعى الوسائل في غض البصر وحفظ الفرج ، والآن نريد أن نقول ان الحجاب وان كان مشرعوا في جملة وسائل من جملتها الحيلولة دون تلوث المجتمع الاسلامي بالفواحش فإنه واجب على المرأة المسلمة وجوباً عيناً لا يسعها تركها بحال مادامت لم تقعده عن الحيض والحمل والنكاح ، وهذه أدلة هذا الوجوب صريحة واضحة لاتقبل الرد والتأويل :

قوله تعالى : «يَا يَهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيْتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرِ نَاطِرِينَ إِنَاهُ ، وَلَكُنْ إِذَا دُعِيْتُمْ فَادْخُلُوا ، فَإِذَا طَعَمْتُمْ فَانْتَشِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِنَ حَدِيثَ ، إِن ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيُسْتَحِي مِنْكُمْ ، وَاللَّهُ لَا يُسْتَحِي مِنَ الْحَقِّ ، وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ » من سورة الأحزاب .

فهذه الآية الكريمة تعرف بآية الحجاب اذ هي أول آية نزلت في شأنه وعلى أثرها حجب رسول الله صلى الله عليه وسلم نساءه وحجب المؤمنون نساءهم وهي نص في فرض الحجاب اذ قوله تعالى « وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ » قطعى الدلالة في ذلك ، ومن عجيب القول أن يقال ان هذه الآية نزلت في نساء النبي صلى الله عليه وسلم فهى خاصة بهن دون باقى نساء المؤمنين ، اذ لو كان الأمر كما قيل لما حجب أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم نساءهم ولما كان لاذن رسول الله صلى الله عليه وسلم للخاطب أن ينظر لمن يخطبها معنى أبداً .

وفوق ذلك أن نساء النبي صلى الله عليه وسلم جعلهن الله تعالى أمهات المؤمنين ، اذ قال الله تعالى : « وأزواجه أمهاته » <sup>(١)</sup> فنكا حهن حرم على التأييد كنكاح الأمهات ، فأى معنى اذا لحجبهن وحجابهن اذا كان الحكم مقصوراً عليهن ، ومن هنا كان الحكم عاماً يشمل كل مؤمنة الى يوم القيمة ، وكان من باب قياس الأولى ، فتحريم الله تعالى التأييف للوالدين يدل على تحريم ضربها من باب أولى ، وهذا الذي دلت عليه نصوص الشريعة وعمل به المسلمين .

ب - قوله تعالى : « يا نساء النبي لستن كأحد من النساء ان اتقين فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض وقلن قولًا معروفاً وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى . وأقمن الصلاة وآتين الزكاة وأطعن الله ورسوله » من سورة الأحزاب .

في هذه الآية الكريمة دلالات كبرى كلها تؤكد حكم الحجاب وتقرره وهي كالتالي :

١ - منع المؤمنة من ترقيق قولها وتلبيته اذا تكلمت مع أجنبى عنها ليس محراً لها .

٢ - تقدير وجود مرض الشهوة في قلوب بعض المؤمنين وهو علة نهى المرأة عن ترقيق قولها اذا قالت .

٣ - وجوب تحديد العبارة والتتكلم على قدر الحاجة بحيث لا تزيد المرأة اذا تكلمت مع أجنبى في كلامها ما ليس بضروري للافهام ، فلا يجوز منها اطناب ولا استطراد بل يجب أن تكون كلماتها على قدر حاجتها في خطابها ..

٤ - لزوم المرأة المسلمة بيتها وهو مقر عملها الطبيعي فلا تخرج الا حاجة ماسة اذ البيت هو محل تربية أولادها وخدمة زوجها وعبادة ربها بالصلة والزكاة وذكر الله وما والاه .

٥ - تحريم التبرج وهو خروج المرأة المسلمة من بيتها كاشفة من وجهها

١ - من سورة الأحزاب وأولها « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه .

مظيرة لمحاسنها غير خجلة ولا محتشمة حيّة .

ان هذه الدلالات الخمس من هذه الآية في خطاب أمهات المؤمنين رضى الله عنهن كل واحدة منها دالة بفحواها على فرضية الحجاب وتحتمه على المرأة المسلمة ، غير أن المبطلين لم يروا ذلك فقالوا في هذه الآية والتي قبلها : أنها نزلت في نساء النبي صلى الله عليه وسلم وهي خاصة بهن ولا تعلق لها بغيرهن من نساء المؤمنين وبيناتهم ، وهو قول مضحك عجيب ، وذلك لأن نساء النبي صلى الله عليه وسلم أمهات المؤمنين اللاتي لا يتوقع منهن ارتكاب الفاحشة .

وهاتان الآيتان مثلهما مثل إقسام الله تعالى لرسوله بأنه لو أشرك لحيط عمله وكان من الخاسرين في آية الزمر مع العلم أن رسول الله معصوم لا يتأنى منه الشرك ولا غيره من الذنوب ، ولكن الكلام ( من باب اياك أعنى وأسمعني ياجارة ) وعليه فإذا كان الرسول على جلالته لو أشرك لحيط عمله وخسر فغره من باب أولى ، كما أن الحجاب لما فرض على نساء النبي وهن أمهاته المؤمنين كان على غيرهن من باب أولى ويبدو أنه لما كان الحجاب مخالفًا لما كان عليه العرب في جاهليتهم ولم يشرع تدربيجاً وشيناً فشيئنا حتى بالقوة اذ لا يمكن فيه التدرج ، فلما شرع دفعه واحدة كان أمراً عظيماً ، فبدأ الله تعالى فيه بنساء رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى لا يقال وما أكثر من يقول يومئذ ، والمدينة مليئة بالنفاق والمنافقين : انظروا كيف ألم نساء الناس البيوت والحجاب وترك نساءه وبيناته غاديات رائحات ينعن باللحياة ، إلى آخر ما يقول ذوى القلوب المرضى في كل زمان ومكان ، فلما فرضه على نساء رسوله صلى الله عليه وسلم لم يبق مجال لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن ترغب بنفسها عن نساء الرسول صلى الله عليه وسلم فترى السفور لها ولا تراه لأزواج الرسول صلى الله عليه وسلم وبيناته ، وهذا يعرف عند علماء الأصول بالقياس الجلى ، ومن باب أولى كتحريم ضرب الآبوبين قياساً على تحريم التأنيف في قوله تعالى : « ولا تقل لها أفالولا

تنهراً هما وقل لهم قولًا كريماً».

جـ - قوله تعالى : « يا أيها النبي قل لآزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدinin عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين وكان الله غفورا رحيمـا ». هذه الآية من سورة الأحزاب وهي متأخرة في التلاوة عن الآيتين قبلها أبطلت دعوى الخصوصية في الحجاب حيث أشركت في الخطاب نساء المؤمنين باللفظ الصريح وهي تطالب المؤمنات اذا خرجن من بيوتهم حاجة استدعت ذلك أن يغطين وجوههن ويسترن محسنهن ، اما التعليل في الآية فهو يشير الى المجتمع الاسلامي في تلك الايام وأنه كان مخلخلا مهزوزا لوجود أغلبية فيه من المنافقين والمنافقات والمرشken والمشركات وحكم الرسول ﷺ لم يستقر بعد والأمن لم يستتب بدليل أن المنافقين كان منهم من يتعرض للجواري في الشوارع ويغازلن لإيقاعهن في الريبة ، فمن باب الوقاية العاجلة أمر الله تعالى النبي صلى الله عليه وسلم أن يقول آمرا ازواجه وبناته ونساء المؤمنين به اذا خرجن احداهن حاجتها أن تغطي رأسها ووجهها لتعرف أنها حرة وليس جارية تخدم البيوت فلا يتعرض لها أولئك المنافقون بالكلام المريب والمغازلة الفاتنة ، والمقصود من الكلام أن هذه الآية مؤكدة لفرضية الحجاب ومقررة له ودعاة السفور يقولون إن هذه الآية لم تأمر بتغطية الوجه وإنما أمرت بتغطية الراس فقط وهو فهم باطل إذ الجلبـاب هو ما تضعه المرأة على راسها ، فكيف يقال لها أدنى الجلبـاب من راسك تغطية ؟

وإنما تدنيه من رأسها لتغطى به وجهها هذا هو المعقول والمفهوم من كلام العرب ثم مجرد تغطية الرأس لا تمنع من المغازلة المخوفة وإنما يمنع منها تغطية الوجه بالمرة ، أما كاشفة الوجه فإن النظر إليها ومنها يسهل المكالمة فالمغازلة كما قال الشاعر الحكيم :

د- قوله تعالى « قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويخفظوا قرروجهم نظرة فابتسمة فسلام فكلام فموعد فلقاء

ذلك أزكي لهم إن الله خير بما يصنعون » - النور .

ان في تقديم الأمر بغض البصر عن النظر الى غير المحارم على الأمر بحفظ الفروج من الفاحشة اشارة واضحة الى أن النظر بريد الزنى فقد لاتقع فاحشة الزنى الا بعد النظر فمن أباح لنفسه أن ينظر الى امراة لا تحل له بشهوة كان قد مهد الطريق للوصول الى الفاحشة معها ، ومن غض بصره خوفا من ربه جعل بينه وبين الزنى خندقا لا يمكنه ان يصل معه الى الفاحشة الا بعسر وتكلف شقة .

ومن هنا أمر الله تعالى بغض البصر وحرم النظر لغير ضرورة كما هو صريح لفظ يغضوا من أبصارهم .

هـ - قوله تعالى : « وقل للمؤمنات يغضبن من أبصارهن ويخفظن فروجهن ولا يدين زيتنهن الا ما ظهر منها وليس بن بخمرهن على جيوبهن ولا يدين زيتنهن الا لبعولتهن .. » الآية .

ان دلالة هذه الآية على الحجاب قوية اذ تضمنت الأمر بغض البصر وحفظ الفرج فحفظ الفرج لا يتم الا بغض البصر ، وغض البصر لا يتم الا بالحجاب التام ، وتقدم لنا في هذا الباب أن غض البصر يتأنى لأحد الجنسين وكلاهما مأمور به إذا لم يكن هناك اختلاط ، اما مع الاختلاط فلا يتأنى وليس في امكان أي مؤمن أو مؤمنة أن يطيع ربه في هذا الأمر بحال ، ومن هنا كان مدلول كلمة الحجاب ليس هو أن تغطى المرأة محسنة فحسب بل مدلوله الحق هو أن يكون هناك حاجب وحاجز يحول دون اختلاط النساء بالرجال والرجال بالنساء وعندئذ يمكن غض البصر وحفظ الفرج ، ولما كان خروج المرأة ضروريا لما يطرأ لها من أمور تستدعي خروجها ، اذن لها في الخروج ولكن غير مبدية لزيتها بل ساترة لها الا ما لا يمكن ستة كعين تبصر بها أو كف تتناول به أو ثياب عليها ، وهذا معنى الاستثناء في الآية : « الا ما ظهر منها » وبه فسره غير واحد من الصحابة والتابعين ومن بعدهم .

وأما قوله تعالى في الآية : « ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن » وهم الأزواج وأباوهم والأبناء وأبناء الأزواج والأخوان وأبناؤهم وأبناء الأخوات مضافا إليهم النساء المؤمنات وما ملكت أيمانهن من عبد رقيق ، والتتابع لأهل البيت من غير ذوى الاربة <sup>(١)</sup> من الرجال والاطفال الذين لم يظهروا على عورات النساء ، فذكر هؤلاء واحدا بعد واحد دال على أهمية الحجاب ووجوب احترامه والعمل به بين المسلمين ، واى تساهل فيه يدل على ضعف ايمان العبد ورقة دينه بعد عنانية القرآن به هذه العناية التي ما حظي بها كثير من الأحكام الشرعية .

و- قوله تعالى : « ولا يضرن بارجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن » .

ان دلالة هذه الآية على الحجاب الكامل أظهر وأقوى من الآيات السابقة وذلك لأن إثارة الفتنة بسماع صوت الخلخال في الرجل اذا ضررت المرأة برجلها وهى تمشى أقل بكثير من فتنة النظر إلى وجهها وسماع حديثها ، فإذا حرم الله تعالى بهذه الآية على المرأة أن تضرب الأرض برجلها خشية ان يسمع صوت حلبيها فيفتتن به سامعه كان تحريم النظر إلى وجهها وهو محظى محسنة أولى وأشد حرمة .

ز- قوله تعالى : « والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحا فليس عليهن جناح ان يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة وان يستعففن خيرهن والله سميع عليم » أن دلالة هذه الآية الكريمة على وجوب الحجاب على النساء المسلمات دلالة قطعية لا تقبل التأويل ولا الجدال بحال وهذا بيان ذلك :

١- المراد من القواعد النساء اللاتي تقدمت بهن السن فقعدن عن

(١) ذوى الحاجة . المراد أنهم كبار السن من الشيوخ الهرمن والمعاية الذين لا حاجة بهم إلى النساء .

الحيض والحمل وهن العجائز ومن في حكمهن من أىست من الحيض والحمل وان لم تصل الى سن العجز الكامل .

٢ - الرخصة التي أعطيتها هي ان تخرج اهداهن بدون ملاءة ولا عجار كاشفة عن وجهها وراسها وعنقها لكن بشرط ان لا تتحلى بشئ من الخل لاخاتم في الاصبع والخضاب في الكف والسوار في المعصم والكحل في العين والخلخال في الرجل ، وهذا معنى قوله في الآية : « غير متبرجات بزينة » .

٣ - ترغيب الله تعالى لهن في البقاء على الحجاب بقوله « وان يستعففن خير لهن » يا سبحان الله إن في قوله تعالى « وان يستعففن » إشارة ربانية . إلى أن طلب العفاف يكون بالبقاء على الحجاب وان طلب الفاحشة يكون

**برك الحجاب !!**

٤ - ختم الآية بصفتي السمع والعلم لله تعالى اشارة الى أنه على المرأة المرخص لها في الخروج برؤسها الحجاب لكبر سنها أن تحذر التعسف في استعمال الرخصة لأن تندعى القعود وليس هى بقاعدة أو ترتين بشئ من انواع الزينة وتخرج باسم الرخصة متبرجة بزيتها فتنة للنااظرين من المؤمنين .

٥ - انه لو لم يكن الحجاب واجبا على المرأة المسلمة وهو عدم الخروج من البيت الا لحاجة ماسة ، وعندما تخرج ، تخرج ساترة لوجهها وكل محاسنها الا مالا يمكن ستره كاللباس الظاهر أو العين تبصر بها طريقها ، وتعرف بها حاجتها ، أو الكف تتناول به أو تعطى لما كان هذه الآية الكريمة من معنى أبدا ، لأنها رفعت الجناح الذى هو الاثم والخرج على القواعد اذا تركت الحجاب غير متبرجات بزينة ، فلو كان لكل امرأة قاعد او شابة أن تضع ثيابها وتخرج بلا حجاب ولا ساتر لترى الرجال ويرونها لما كان هذه الرخصة معنى ولا حكم ، وهذا مفهوم من الآية بالبداهة ، ولذا كانت هذه الآية نصا صريحا في الحجاب ويتوب الله على من تتاب .

## « الخاتمة »

وختاما ، فهذه رسالة « فصل الخطاب في المرأة والمحجب » قد أوحها  
الواجب وأملأها الضمير ونشرتها الرغبة الصادقة في تجنيب هذه البلاد شر  
الغير وإبعادها من ساحة الخطر ، إذ هي بلاد أنعم الله تعالى عليها بعظيم  
النعم نعم الدين والدنيا ، والأولى والأخرى ، وكل ذي نعمة محسود ، وذو  
الحسد لا يقف في الاضرار عند حد ، فلذا وجب تنبية أبنائنا واخواننا في  
هذه الديار ديار الله الى ما يكيده المحسدة لهم وما يمكرونه بهم انهم يريدون  
أن يهدموا البناء من أساسه ويقوضوا البيت من أركانه .

يريدون أن ترمي فتاة الآيهان وغادة الاسلام النقاب والمحجب وتخرج  
عارية كاليهودية أو النصرانية وقد فارقها الحياة والآيهان ، اذهما صنوان اذا  
ذهب أحدهما ذهب الثاني وبذلك ينطفئ النور ويعتم ظلام الفسق  
والفجور ، ويتخلى الله عنمن تخلى عن الآيهان به والاسلام له ، والاحسان  
فيه والحياة منه ، ومن تخلى الله عنه لا يدرى في أى واد يرمى به فيهلك مع  
الهالكين .

فيما عشر الابناء والاخوان اقبلوا نصيحة مجرب طال رکوبه على متن  
الحياة فعرف حلوها ومرها وصالحها وفاسدتها وطبيتها وخبيثها . وعرف سنن  
الله تعالى فيها ، تلك السنن التي لاتخاب أحدا من خلق الله بل تخزى وفق  
ما سنها الله تعالى له فالطعم يشبع ، والماء يروى ، والنار تحرق ، والحديد  
يقطع ، والسفور يقود الى الفجور ، والفجور خروج عن نظام الحياة ،  
والحياة من خرج عن نظامها فارقتها وفارقها ومن فارق الحياة مات ، ومن  
مات فات ، والفات لا يطلب لاستحالة ادراكه ، واستواء حياته بماته .  
فأبقوا يا أبنائي على حجاب نسائكم فجنبوهن الاختلاط ، وأبعدوهن  
من أي ارتباط لم يكن ارتباط زوج بزوجة أو أم بأولاد ، فذلك خير ، والخير

مرغوب ومطلوب ، فاطلبوه بصيانة الأعراض ، وطهارة الأعراق  
والأنساب ، واياكم ورغبات الشباب الجامحة ، وتطلعات الفتىان والفتيات  
الطاحنة ، فإن الانسياق وراءها والجرى في مجراتها يؤدى بكم إلى هدر  
تراثكم وسلب عزكم وضياع مجدهم ، ويومئذ تندمون وتبكون وهل ينفع  
الندم أو يجدى البكاء ؟ لقد ذهب الفسق عن أمر الله ورسول الله بجنة  
العرب - الاندلس الخضراء - وذهب الكفور والفحور بالجمهوريات  
الإسلامية وحوّلها إلى إقاليم سوفياتية .

ف الله يا أبنائي ، وانى لكم ناصح أمين ، في دولتكم . فشدوا من  
أزرها وقووا من دعائهما وأركانها باقامة الصلوات وترك الشهوات ، فإن  
أقواماً أضعوا الصلوات واتبعوا الشهوات قد خسروا في الحياة والمهات ،  
فاربأوا بأنفسكم أن تكونوا مثلهم والله معكم ولن يترككم  
أعمالكم .

المدينـة المنورة في ١٤٠١/٩ هـ .



● ● الرسالة الثامنة

الإنصاف فيما قيل في المولد من الغلو  
والإجحاف



﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾

## الانصاف فيها قيل في المولد من الغلو والاجحاف

تصدير :

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله .

وبعد فقد ترددت كثيراً في الكتابة في هذا الموضوع - المولد النبوى - احتراماً للجناح الحمدى الشريف وتقديراً له ، ولكن بعد أن أصبح بين المسلمين من يكفر بعضهم بعضاً ، ويلعن بعضهم بعضاً في شأن المولد وجدتني مضطراً إلى كتابة هذه الرسالة راجياً أن تضع حدأً لهذه الفتنة التي تثار كل عام ، وبذلك فيها ناسٌ من المسلمين ، ولا حول ولا قوة إلا بالله لقد سمعت قبيل شهر - ربيع الأول - إذاعة لندن البريطانية تقول إن مفتى الديار السعودية الشيخ عبد العزيز بن باز يكفر من يحتفل بالمولد النبوى مما أثار سخط العالم الإسلامي ، فاندهشت للخبر وما فيه ، من باطل وتهويل ، إذ المعروف عن ساحة المفتى القول ببدعية المولد ، والنها عنها لا تكثير من يقيم (١) ذكرى المولد ولا من يحتفل فيها . ولعل هذا من كيد الرافضة الناقمين على السعودية التي لا مجال عندها للبدع والخرافات والشرك والصلالات .

ومهما يكن فإن الأمر قد أصبح ذا خطورة ، ووجب على أهل العلم أن يبينوا الحق في هذه المسألة الخطيرة التي أدت إلى أن أبغض المسلمين

(١) وقد كتب ساحة المفتى الشيخ عبد العزيز بن باز في رد بدعة المولد وإنكارها ردوداً كثيرة فلم يقل بكلف أحد من عبيدون ذكرى المولد أبداً ، وإنما قول إذاعة لندن هذا هو من باب الإجحاف والكذب المخلص للإثارة والفتنة ، ولا فاكبه مفتى المملكة موجود فليرجع إليه .

بعضهم بعضاً ، ولعن بعضهم بعضاً . فكم من أحد يقول لي مشفقاً على : إن فلاناً يقول إنى أبغض فلاناً لأنَّه ينكر الاحتفال بالموالد ، فأعجب من ذلك ، وأقول : فهل الذي ينكر البدعة ويدعو إلى تركها يبغضه المسلمون ؟ إن المفروض فيهم أن يحبوه لا أن يبغضوه وأدهم من ذلك وأمر أن يشاع بين المسلمين أنَّ الذين ينكرون بدعة المولد هم إناس يبغضون الرسول ﷺ ولا يحبونه ، وهذه جريمة قبيحة كيف تصدر من عبد يؤمن بالله واليوم الآخر ؟ إذ بغض الرسول صلى الله عليه وسلم أو عدم حبه كفر بواح<sup>(١)</sup> لا يبقى لصاحبه أية نسبة إلى الإسلام والعياذ بالله تعالى .

وأخيراً فمن أجل هذا وذلك كتبت هذه الرسالة أداءً لواجب البيان من جهة ، ورغبة في وضع حدًّا لهذه الفتنة التي تتجدد كل عام ، وتزيد في مخنة الإسلام من جهة أخرى . والله المستعان وعليه وحده التكلال .

#### ( مقدمة علمية هامة )

إنني أنصح في صدق لمن أراد قراءة هذه الرسالة ليعلم حكم الشرع الإسلامي في ما يسمى بالمولد النبوى الشريف أن يقرأ هذه المقدمة باعتناء عدّة مرات حتى يطمئن إلى فهمها ، ولو أدى ذلك به إلى تكرار قراءتها عشر مرات ، وإن تعذر عليه فهمها فليقرأها على طالب علم حتى يساعده على فهمها فيها جيداً وصحيحاً لا خطأ فيه .

فإنَّ فهم هذه المقدمة لا يُفيد في فهم قضية المولد المختلف فيها فحسب بل يُفيده في كثير من القضايا الدينية التي يتنازع فيها الناس عادةً : هل هي بدعة أو سنة وإن كانت بدعة هل هي بدعة ضلال ، أو بدعة حسنة<sup>؟</sup>

وسأبسط للقاريء المسلم العبارة ، وأقرب إليه الإشارة ، وأضرب له المثل وأوضحه ، وأدنى منه المعنى وأقربه ، رجاءً أن يفهم هذه المقدمة الهامة ، والتي هي كالفتاح ، لفهم المغلق من مسائل الخلاف فيها هو دين وسنة يعمل به ، أو هو ضلال وبدعة يجب تركه والبعد عنه .

(١) البواح : الظاهر المكشوف يقال فعل الشيء بواحاً بفتح الباء أي جهاراً في غير مطرد لا إخفاء

وبسم الله أقول : أعلم أخي المسلم أن الله تبارك اسمه وتعالى جده قد بعث رسوله نبينا محمدًا ﷺ وأنزل عليه كتابه القرآن الكريم من أجل هداية الناس وإصلاحهم فيكملوا ويسعدوا في دنياهم وأخراهم قال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بِرَهْنَانْ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مِّنْ بَيْنِ أَنْجُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَيُسَدِّلُ خَلْلَهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلٍ وَهُدًى إِلَيْهِ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾<sup>(١)</sup>

و بهذا عرفنا أن هداية الناس وإصلاحهم ليكملوا في أرواحهم ، ويفضلا في أخلاقهم لاتتم إلا على الوحي الإلهي المتمثل في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ . فإن الله عز وجل يوحى بالأمر والرسول يبلغه ويبين كيفية العمل به ، والمؤمنون <sup>(٢)</sup> يعملون به ، فيكملون عليه ويسعدون به ، ولنا أن نحلف بالله العظيم أيها القارئ الكريم : أنه لا سبيل إلى إكمال الناس وإسعادهم بعد هدايتهم وإصلاحهم إلا هذا السبيل وهو العمل بالوحي الإلهي الذي تضمنته السنة والكتاب .

وسر هذا أيها القارئ الفطن : أن الله تعالى هو رب العالمين أي خالقهم ومربيهم ومدير أمورهم وما يكثرون عليهم فالناس كلهم مفتقرون إليه في خلقهم وإيجادهم ، ورزقهم وإمدادهم وتربيتهم وهدايتهم وإصلاحهم ليكملوا ويسعدوا في كلنا حياتهم . وقد جعل تعالى سنتنا للخلق عليها يتم خلقهم وهي التلاقي <sup>(٣)</sup> بين الذكر والأنثى ، وجعل كذلك سنتنا عليها يتم هدايتهم وإصلاحهم ، وكما لا يتم الخلق إلا على سنته في الناس لا تتم كذلك الهدایة والاصلاح إلا على سنته تعالى في ذلك وهي العمل بما شرع الله في كتابه وعلى لسان رسوله محمد صل الله عليه وسلم ، وتطبيق ذلك على الوجه الذي بيته رسوله صل الله عليه وسلم ، ومن هنا كان لا مطمع في هداية أو سعادة أو كمال يأتي من غير طريق شرع الله بحال من الأحوال .

(١) هذه الآية من حاشية سورة النساء . وقد اشتغلت على ذكر ماقتنا من أن الله تعالى قد أرسل رسوله ونزل كتابه هداية الناس وإصلاحهم . فالبرهان في الآية هو النبي محمد ﷺ عند كثير من أهل التفسير ، والتبرير الآية هو القرآن الكريم . ناقفهم .

(٢) هذا معنى قول أهل العلم : حل الله الوحي وحل الرسول البلاغ ، وحل المؤمنين الطاعة .

(٣) سواء في ذلك الإنسان والحيوان بربأ أو بحربيا ، والنبات على اختلافه وكثرة أنواعه ، ولا يثنى من هذه السنة إلا أدم وحواء وهم ابن مريم عليهم السلام .

وها أنت تشاهد أهل الأديان الباطلة كاليهودية والنصرانية والمحوسية وغيرها فهل اهتدوا بها أو كملوا أو سعدوا عليها ؟ وذلك لأنها ليست من شرع الله ، كما أنت تشاهد القوانين التي وضعها الناس لتحقيق العدالة بين الناس وحفظ أرواحهم وأموالهم وصيانة أغراضهم وتكميل أخلاقهم فهل حفقت ما أريد منها ؟ والجواب لا إِذ الأرض قد خلت من الجرائم والموبيقات كما نشاهد أهل البدع في أمم الإسلام وأنهم أفسد الناس عقولا ، وأرذلهم أخلاقا ، وأحطهم نفوسا كما نشاهد أيضا أكثر المسلمين لما عدلوا عن شرع الله إلى ما شرع الناس من تلك القوانين التي هي من وضع غير الله تعالى كيف تفرقت كلمتهم ، وحرق شأنيهم وذلوا وهانوا ، وماذاك إلا لأنهم يعملون بغير الوحي الالهي . واسمع القرآن الكريم كيف يندد بكل شرع غير شرع الله تعالى ﴿ شرعاً ﴾ لهم من الدين ما لم يأذن به الله ، ولسولا كلمة الفصل لقضى بيتهم ﴿ واستمع إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وهو يقول : « من أحدث ﴿١﴾ في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد » « ومن عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد » ومعنى رد مردود ﴿٢﴾ على صاحبه يقبل منه ولا يثاب عليه ، وعلة ذلك : أن العمل الذي لم يشرعه الله تعالى لا يؤثر في النفس بالتركيبة والتطهير خلوه من مادة التطهير والتركيبة التي يوجدها الله تعالى في الأفعال التي يشرعها ويأذن بفعلها .

وانتظر إلى مادة التغذية كيف اوجدها الله تعالى في الحبوب والثمار واللحوم فكان في أكل هذه الأنواع غذاء للجسم ينمو عليها ويحتفظ بقواه ، وانتظر إلى التراب والخشب والعظام لما أخلاما من مادة التغذية كانت غير مغذية . وبهذا يظهر لك أن العمل بالبدعة كالتجذيد بالتراب والخطب والخشب فإذا كان أكل هذه لا يتغذى فكذلك العامل بالبدعة لا تطهر روحه ولا تزكي نفسه .

وبناء على هذا فكل عمل يُراد به التقرب إلى الله تعالى للحصول على الكمال والسعادة بعد النجاة من الشقاء والخسران ينبغي أن يكون أولاً ما

(١) الآية في سورة الشورى .

(٢) الحديث رواه مسلم .

(٣) إبرد مصدر أ يريد اسم المعمول فرد بمعنى مردود ، يعني غير مقبول ، وما لم يقبل كيف يثاب عليه ؟ وسر ذلك أنه لم يحدث . حسب ستة الفرق الخلق - زكاة للنفس ولا طهارة .

شرع الله تعالى في كتابه أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم وأن يكون ثانياً مؤدياً على نحو ما أداه عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم مراعي فيه كميته أى عدده بحيث لا يزيد عليه ولا ينقص منه ، وكيفيته بحيث لا يقدم فيه بعض أجزائه ولا يؤخر . وزمانه بحيث لا يفعله في غير الوقت المحدد له . ومكانه فلا يؤديه في غير المكان الذي عينه الشارع له . وإن يريد به فاعله طاعة الله تعالى بامتثال أمره . أو التقرب إليه طلباً لمرضاته والقرب منه ، فإن فقد العمل واحدة من هذه الاعتبارات : أن يكون مشروعاً ، وأن يؤديه على التحويل الذي أداه عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإن يريد به وجه الله خاصة بحيث لا يلتفت فيه إلى غير الله سبحانه وتعالى . فإنه يبطل ، ومتى بطل العمل فإنه لا يؤثر في النفس بالتركيبة والتطهير بل قد يؤثر فيها بالتدسيس والتنجيس وأصبر على أوضاع لك هذه الحقيقة بالأمثلة التالية :

- ١ - الصلاة فإنها مشروعة بالكتاب قال تعالى ﴿ فَأَقِمُوا الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ (١) كِتَابًا مُوقَاتًا ﴾ ( وبالسنة ) قال رسول الله ﷺ حسن (٢) صلوات كتبهن الله الحديث . فهل يكفي العبد أن يصليها كيف شاء ومتى شاء ، وفي أي زمان أو مكان شاء ؟ والجواب لا ، بل لا بد من مراعاة باقي الحيثيات من عددها وكيفيتها ، وزمانها ومكانها فلو صل المغرب أربع ركعات بأن زاد فيها ركعة عمداً بطلت ، ولو صل الصبح ركعة واحدة بأن نقص منها ركعة لما صحت . وكذلك لو لم يراع فيها الكيفية بأن قدم بعض الأركان على بعض لم تصح ، وكذا الحال في الزمان والمكان فلو صل المغرب قبل الغروب ، أو الظهر قبل الزوال لما صحت ، كما لو صل في مغزرة أو مزبلة لما صحت لعدم مراعاة المكان المشروط لها .
- ٢ - الحج فأنه مشروع بالكتاب والسنّة قال تعالى ﴿ وَلِلَّهِ (٣) عَلَى النَّاسِ حِجَّةُ الْبَيْتِ مِنْ أَسْطِاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ وقال رسول الله صلى الله عليه

(١) الآية من سورة النساء .

(٢) رواه مالك وغيرة ونصه كاملاً : حسن صلوات كتبهن الله علـيـ العبـاد ، فـمـنـ جـاهـ بـنـ لمـ يـضـيـعـ مـنـ هـنـ شـيـئـاـ استـخـفـافـاـ بـحـثـهـ كـانـ لـهـ عـنـ اللهـ عـهـدـ أـنـ يـدـخـلـهـ الجـنـةـ ، وـمـنـ لـمـ يـأـتـ بـنـ فـلـيـسـ لـهـ عـنـ اللهـ عـهـدـ إـنـ شـاءـ عـذـبـهـ وـإـنـ شـاءـ أـدـخـلـهـ الجـنـةـ .

(٣) الآية من سورة آل عمران .

وسلم يأيها الناس<sup>(١)</sup> قد فرض الله عنيكم الحج فحجوا . فهل للعبد  
أن يحج كيف شاء ومتى شاء ؟ والجواب لا بل عليه أن يراعي أن يراعي  
الحيثيات الأربع وإلا لما صع حجه وهي الكمية فيراعي عدد الأشواط  
في كل من الطواف والسعى فلو زاد فيها أو نقص منها عمداً فسدت ،  
والكيفية فلو قدم الطواف على الاحرام ، أو السعى على الطواف<sup>(٢)</sup> لما  
صع حجه ، والزمان فلو وقف بعرفة في غير تاسع شهر الحجة لما صع  
حجه ، والمكان فلو طاف بغير البيت الحرام أو سعى بين غير الصفا  
والمروة أو وقف بغير عرفة لما صع حجه .

وهكذا سائر العبادات لا تصح ولا تقبل من فاعلها إلا إذا راعى فيها كل شروطها وهي :

١- أن تكون مشروعة بالوحى الالهى لقول الرسول ﷺ « من (٥) عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد »

٢ - أن يؤديها أداء صحيحًا ملاحظاً في الحيوانات الأربع : الكمية بمعنى العدد والكيفية وهي الصفة التي عليها العبادة ، والزمان الذي حدد

(١) رواه مسلم وغيره في خطبها خطبها رسول الله ﷺ يأيها الناس الخ . . .  
 (٢) تقديم السماء على الطراف إذا كان لضرورة لا يضر ولا ينفع به ، لأن النبي ﷺ في ذلك يقوله : أفعل ولا حرج

(٢) تقديم المعني على الصواب إذا كان صوره لا يضر ولا ينافي ذلك بدوره . أصل ود .

(٣) الآية من سورة البقرة . (٤) اتفق عليه البخاري ومسلم . (٥) رواه مسلم .

ها ، والمكان الذي عين لها .

٣ - أن يخلص فيه لله تعالى بحيث لا يشرك فيها أحداً كائناً من كان .  
ومن هنا كانت أية الأخ المسلم البدعة باطلة وكانت ضلاله ، كانت  
باطلة لأنها لا تزكي الروح إذ هي من غير شرع الله أى ليس عليها  
أمره ولا أمر رسوله صلى الله عليه وسلم وكانت ضلاله لأنها أضلت  
فاعلها عن الحق فأبعدته عن عمل مشروع يزكي نفسه ويجريه به ربه  
ويثبته عليه .

[ تنبية ]

اعلم أخي المسلم وفقني الله وإياك لما يحبه ويرضاه أن العبادة  
المشروعة بالكتاب والسنّة أى عليها أمر الله ورسوله قد يطراً عليها الابتداع  
ويدخلها الإحداث في كميتها أو كيفيتها أو زمانها أو مكانها فتفسد على  
فاعلها ولا يثاب عليها ولنضرب لك مثلاً بالذكر فإن الذكر مشروع  
بالكتاب والسنّة قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيرًا ﴾ وقال رسوله ﷺ : « مثل الذي ﴿ يَذْكُرْ رَبَهُ وَالَّذِي لَا يَذْكُرْ ﴾ مثل  
الحي والميت » . ومع مشروعه فقد دخله الابتداع عند كثير من الناس  
فأفسده عليهم ، وحرمهم ثمرته من تزكية النفس وصفاء الروح ، وما يترب  
على ذلك من مشوبة ورasonan . إذ بعضهم يذكر بالفاظ غير مشروعة مثل  
الذكر بالاسم المفرد : الله ، الله ، الله أو بضمير الغيبة المذكر : هو ،  
هو ، هو ، وبعضهم يذكر بنداء الله تعالى عشرات المرات ولا يسأل شيئاً  
فيقول : يالطيف ، يالطيف ، يالطيف . وبعضهم يذكر الله مع آلات  
الطبع ، وبعضهم يذكر بلفظ مشروع بنحو الميللة <sup>(١)</sup> ولكن في جماعة  
بصوت واحد مما لم يفعله الشارع ولم يأمر به أو يأذن فيه ، فالذكر عبادة  
شريفة فاضلة ولكن نظراً إلى ما دخله من الابتداع في كمية أو كيفة وهيئه  
بطل مفعوله وحرم أهله مثوبته وأجره .

وأخيراً أخص للقارئ الكريم هذه المقدمة النافعة فاقول : إن ما

(١) الآية من سورة الأحزاب .

(٢) رواه البخاري ، ومسلم بلفظ : مثل البيت الذي يذكر الله فيه ، والبيت الذي لا يذكر فيه مثل الحن والميت .

(٣) الميللة : هي لا إله إلا الله .

يتعبد به العبد ويقترب به إلى الله . لينجو من عذابه ويفوز بالنعم المقيم في جواره بعد أن يكون قد استكمل به فضائل نفسه في الدنيا وصلح عليه أمره فيها لا يكون ولن يكون إلا عبادة مشروعة أمر الله تعالى بها في كتابه ، أو استحبها أو رغب فيها على لسان رسوله . وأن يؤديها المؤمن أداءً صحيحاً مراعي فيها الحيثيات الأربع : الكمية . والكيفية ، والزمان والمكان مع الأخلاص فيها لله تعالى وحده .

فإن كانت العبادة غير مشروعة بالوحي الإلهي فهي بدعة ضلاله ، وإن كانت مشروعة واختلَّ أداؤها بعدم مراعاة حيثياتها الأربع أو داخليها الابتداع في ذلك فهي قربة فاسدة ، وإن خالطها شرك فهي عبادة حابطة باطلة لا تجلب رحاء ، ولا تدفع بلاء ، والعياذ بالله تعالى .

## تممة نافعة في بيان السنة والبدعة

إنه قبل تعريف البدعة ينبغي تعريف السنة ، إذ السنة من باب الأفعال والبدعة من باب الترورك ، وما يفعل مقدم على ما يترك ، كما أنه بتعريف السنن تعرف البدع ضرورة .  
فما هي السنة إذن ؟

السنة لغة هي الطريقة المتبعة ، والجمع سنن . وشرعها هي ما شرعه رسول الله صلى الله عليه وسلم بإذن الله تعالى لأمته من طرق البر وسبل الخير ، وما انتدبهما إليه من الآداب والفضائل ، لتكميل وتسعده .  
فإن كان ما سنه قد أمر بالقيام به والتزامه فذلك السنن الواجبة التي لا يسع المسلم تركها ، وإلا فهي السنن المستحبة التي يثاب فاعلها ولا يعاقب تاركها .

واعلم أيها القارئ أن النبي ﷺ كما يسن بقوله يُسَنْ بفعله وتقديره إنه صلى الله عليه وسلم إذا عمل شيئاً وتكرر منه بالتزامه له يصبح سنة للأمة إلا أن يدل الدليل على أنه من خصوصياته ﷺ كموالاة الصيام

مثلاً ، وإن سمع بشيء أوراه بين أصحابه ، وتكرر ذلك الشيء مرات ولم ينكره عليه كان سنة بتقرير الرسول صلى الله عليه وسلم له . أما مالم يتكرر فعله أو رؤبته أو ساعده فإنه لا يكون سنة ، إذ لفظ السنة مشتق من التكرار ولعله مأخوذ من سن السكين إذا حكها على المسن المرة بعد المرة حتى أحدثت أي صارت حادة بمعنى أنها تنفذ في الأجسام وتقطعها .

فمثال ما فعله عليه مرة واحدة ولم يكرره فلم يصبح سنة جمعه <sup>(١)</sup> بين الظهر والعصر ، والمغرب والعشاء في غير عذر سفر ولا مرض ولا مطر فلذا لم يكن سنة متبرعة لدى سائر المسلمين .

ومثال ما سكت عنه وأقره مرة واحدة فلم يكن لذلك سنة يعمل بها المسلمون ما روى من أن امرأة نذرت <sup>(٢)</sup> إن رد الله رسوله سالماً من سفر كان قد سافر عليه مع أصحابه تضرب بالدف على رأسه فرحاً بعودته سالماً عليه الصلاة والسلام ففعل هذه المرأة وإقرار الرسول لها بعدم نهيها عن مرأة واحدة لم يجعل هذا العمل سنة وذلك لعدم تكراره مرات .

ومثال ما تكرر من فعله عليه فأصبح سنة يعمل بها المسلمين بلا نكير : استقباله عليه الناس بوجهه وجلوسه بين يدي الصف بعد انتهاءه من الصلاة المكتوبة فهذه الهيئة من الجلوس لم يأمر بها صلى الله عليه وسلم ولكن فعلها وتكررت منه مئات المرات فكانت بذلك سنة كل إمام يصل بالناس .

ومثال ما تكرر ما رأه أو سمعه فاقرئه فأصبح سنة المشي أمام الجنائز ووراءها إذ كان يرى أصحابه منهم من يمشي وراء الجنائزة ومنهم من يمشي أمامها مراراً عديدة فأقرهم على ذلك بسكته عنهم ، فكان المشي وراء الجنائزة وأمامها سنة لاختلاف فيها . هذه هي السنة كما عرفتها إليها الآخر المسلم فاذكرها دائئراً واضف إليها سنة أحد الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم أجمعين لقوله عليه فعليكم بستي <sup>(٣)</sup>

(١) حديث الجمع بين الصالحين في المفتر رواه مسلم عن ابن عباس وهذا نصه : عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : مع رسول الله عليه بين الظهر والعصر ، والمغرب والعشاء بالمدينة المودة في غير خوف ولا مطر .

(٢) رواه أبو داود والترمذى وقال فيه حسن صحيح غريب . وهو حديث طويل ذكره فيمناقب عمر رضي الله عنه ، والمذكور هنا طرف منه حيث الشاهد فقط .

(٣) رواه أبو داود والترمذى وصححه .

وستة الخلفاء الراشدين المهدىين من بعدي عضواً عليها بالنواجد . (١) أما البدعة فإنها تقىض السنة مشتقة من ابتداع الشيء إذا أوجده على غير مثال سابق . وهي في عرف الشرع : كل مالم يشرعه الله تعالى في كتابه أو على لسان رسوله محمد ﷺ من معتقد أو قول أو فعل ، وبعبارة أسهل : البدعة هي كل مالم يكن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وعهد أصحابه دينا يعبد الله به ، أو يتقرب به إلىه من اعتقاد أو قول أو عمل منها أضفى عليه من قداسة وأحيط به من شارات الدين وسمات القرابة الطاعة .

وهذه أمثلة للبدعة في كل من الاعتقاد والقول والعمل نوضح بها حقيقة البدعة تعليها وتحذيرًا ، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم .

مثال البدعة الاعتقادية : اعتقاد كثير من المسلمين أن للصالحين ديواناً أشبه بحكومة سرية في العالم عنه يصدر التولية والعزل ، والاعطاء والمنع ، والضر والنفع وأهله هم الأقطاب ، والأبدال . وكم سمعنا من يستغث بهم قائلًا يارجال الديوان ويأهلو التصريف من حر ووصيف (٢) .

واعتقاد أن أرواح الأولياء على أفنية قبورهم تشفع لمن زارهم وتقضى حاجاته ، ولذا نقلوا إليهم مرضاهم للاستشفاع بهم . وقالوا : من أعيته الأمور فعليه بأصحاب القبور واعتقاد أن الأولياء يعلمون الغيب وينظرون في اللوح المحفوظ ، ويتصررون بنوع من التصرف وسواء كانوا أحياء أو أمواتاً ولذا أقاموا لهم الحفلات وانخدعوا لهم القرابين وجعلوا لهم مواسم واعياداً ذات مراسيم خاصة (٣) .

فهذه وغيرها كثير من البدع الاعتقادية التي لم تعرف على عهد رسول الله ﷺ ، ولا على عهد أصحابه ولا عهد أهل القرون الثلاثة المشهود لها بالصلاح في قول الرسول صلى الله عليه وسلم خيركم قرنى (٤) ثم الذين يلهمونهم ، ثم الذين يلهمونهم .

(١) النواجد الأنبياء وقيل الأضراس .

(٢) الوصف : الخادم الملوك ضد المفر .

(٣) اعتقاد أن هناك ديواناً والاستفادة برجاله ودعاؤهم هذا كله من الشرك الأكبر .

(٤) متفق عليه ، وتمامه : ثم يكون بعدهم قوم يخونون ولا يوثقون ، ويشهدون ولا يشهدون ، وينذرون ولا يوفون ، ويظهرن فيما السن .

**مثال البدعة القولية :** سؤال الله تعالى بجاه فلان - ويحق فلان ما جرى عليه الناس وقلد فيه صغيرهم كبرهم وأخرهم أو لهم ، وجاهلهم عالمهم حتى عدوا هذا من أشرف الوسائل وأعظمها يعطي الله تعالى عليها ما لم يعط على غيرها وبأولي من يجزئ على إنكار هذه الوسيلة فإنه يُعد مارقاً من الدين مبغضاً للأولياء والصالحين . في حين أن هذه البدعة القولية التي اطلقوها عليها اسم الوسيلة لم تكن معروفة على عهد رسول الله ﷺ ولا على عهد السلف الصالح ، ولم يرذبها كتاب ولا سنة وأقرب القول فيها أنها من وضع الزنادقة من غلاة الباطنية لتعويق المسلمين عن وسائل نافعة تفرج بها كرباتهم ، وتقضى بها حاجاتهم كوسائل الصلاة والصدقات والصيام ، والدعوات والأذكار المأثورة .

ومن هذا الابتداع في القول : ما تعارف عليه أغلب المتصوفة من إقامة حضرات الذكر أحياناً بلفظ هو هو حى ، والله ، بأعلى أصواتهم وهم قيام ويقضون في ذلك الساعة وال ساعتين حتى يغمى على بعضهم ، وحتى يقول أحدهم أهجر وقد ينطق بالكفر وقد قتل أحدهم أخيه وهو لا يشعر حيث طعنه بسكين .

ومثله الاجتماع على المدائح والقصائد الشعرية بأصوات المرد وحالقى اللحن والضرب على الطمار والعود ، أو الدف والمزمار ، فهذه البدع القولية وغيرها كثير ، والله قسماً به تعالى ما كانت على عهد رسول الله ﷺ ولا على عهد أصحابه وإنما هي من وضع الزنادقة والمخربين للدين الاسلام المفسدين لأمته لصرفهم عن النافع الى الضار ، وعن الجد الى اللهو والهزل .

**مثال البدع الفعلية :** البناء على القبور وخاصة قبور من يعتقدون صلارهم ، وضرب القباب على قبورهم ، وشد الرحال إلى زيارتها والعكوف عليها ، وذبح الغنم والبقر عندها وإطعام الطعام حوالها كل هذا لم يعرفه رسول الله ﷺ ولا أصحابه ، ومثله خروج بعض الناس من المسجد الحرام القهقري ، وكذا من المسجد النبوى حتى لا يستدبر البيت العتيق أو القبر النبوى عند خروجه فهذه بدعة فعلية أيضاً لم يعرفها صدر هذه

الامة الصالح ولكن أحدثها المتنطعون من الناس .  
ومن ذلك وضع توابيت خشبية على أضرحة الاولياء وكسوتها بأفخر  
الكتان وتجمير الضريح بالبخور وإيقاد الشموع عليه .

هذه أيها القارئ الكريم أمثلة لبعض البدع في الاعتقاد والقول  
والعمل والتي اكتسبت طابع البدعة في العبادات ومثلها البدع في  
المعاملات كسجن الزانى بدل اقامة حد الزنى عليه ، وكذا سجن السارق  
وضربه بدل اقامة حد السرقة عليه وهو قطع يده ، وكإشاعة الأغانى  
وتعيمها في البيوت والشوارع والأسواق إذ مثل هذا الطرب العاتى والمدح  
الماجن لم يعرفه صدر هذه الأمة الصالح رضوان الله عليهم . ومن هذه  
البدع العملية ترسيم الربا والإعلان عنه ، وعدم إنكاره ، ومثله سفور  
النساء وتبرجهن واختلاطهن بالرجال في الأماكن العامة والخاصة كل هذا  
من الاحداث المشين والمعرض لأمة الاسلام للممحو والزوال ، وآثار ذلك  
ظاهرة في أمة الاسلام لا تحتاج إلى تدليل ولا تبيين ، ولا حول <sup>(١)</sup> ولا قوة إلا  
بالله العلي العظيم .

(١) ان قيل : لم تذكر لا حول ولا قوة في مثل هذا الموضع ؟ فلتلتغري الملم ؟ حديث أبي هريرة : لا حول ولا قوة إلا بالله  
دواء من سبع وسبعين داء أيسرها الملم رواه ابن أبي الدنيا وحسنه السيوطي .

## فرع مهمٌ في بيان الفرق بين البدعة والمصالح المرسلة

اعلم أخي المسلم فهمي الله وإياك في دينه أنه قد تسلل إلى حق الله تعالى وحق رسوله صلى الله عليه وسلم في التشريع النافع المزكي للنفس المطهر للروح المهيء لل المسلم للسعادة والكمال في الدنيا والآخرة ، وتسلل إليه أناس تحت شعار ما يسمونه بالبدعة الحسنة ، فوضعوا لل المسلمين من البدع ما أ Mataوا به السنن ، وأغرقوا أمّة القرآن والسنّة في بحور من البدعة الأمر الذي انحرف به أكثر أمّة الإسلام عن طريق الحق وسنت الرشاد وما هذه المذاهب المتطاولة المتأخرة ، والطرق المختلفة المتباينة إلا مظاهر من مظاهر الانحراف في الأمة نتيجة استحسان البدع ، واطلاق وصف الحسن على البدعة فيبتعد الرجل بدعا يضاد بها سنن المدى ويصفها بالحسن فيقول عند ترويج بدعته هذه بدعة حسنة لتوخذ عنه وتقبل منه ، في حين أنه من المضادة للشارع صلى الله عليه وسلم أن يقال بدعة حسنة بعد أن قال رسول الله ﷺ « كل بدعة ضلاله ، وكل ضلاله في النار » ومع الأسف فقد انخدع بعض أهل العلم هذا التضليل المتحايل على حق الله تعالى وحق رسول الله ﷺ . في التشريع فقال : إن البدعة تجرى عليها الأحكام الشرعية الخمسة من الوجوب والندب والاباحة والكرامة والحرام ، وقد تقطن لهذا الإمام الشاطئي رحمه الله ، واليكم رده على هذا التقسيم ، وإنكاره وجود بدعة حسنة في دين الله تعالى قال <sup>(١)</sup> رحمه الله تعالى :

« ان تقسيم البدعة إلى حسنة وسيئة واجراء الأحكام الخمسة عليها هذا التقسيم أمر مخترع لا يدل عليه دليل شرعى بل هو في نفسه متدافع ، لأن من حقيقة البدعة أن لا يدل عليها دليل شرعى ، لامن نصوص

---

(١) كتاب المواقفات الجزء الأول صفحة ١٩١

الشرع ، ولا من قواعده ، إذ لو كان هناك ما يدل من الشرع على وجوب أو ندب أو إباحة لما كان ثم بيعة ، ولكن العمل داخل في عموم الأعمال المأمور بها ، أو المخير فيها . فالجمع بين عدد تلك الأشياء بداعا . وبين كون الأدلة تدل على وجوبها أو ندبها أو إباحتها جمع بين متناقضين .

آخر القارئ أرأيت كيف أنكر الإمام الشاطبي رحمه الله تعالى أن تكون البدعة حسنة والرسول يقول فيها : ضلاله . وكيف أنكر على من زعم أن البدعة تحرى <sup>(١)</sup> عليها الأحكام الخمسة بمعنى أنها تكون واجبة أو مندوبة أو مباحة أو مكرروهة أو محمرة ، إذ لو دل عليها دليل الشرع لما كانت بدعة ، إذ البدعة هي مالم يدل عليه دليل الشرع من كتاب أو سنة أو اجماع أو قياس ، فإن دل عليها الدليل الشرعي أصبحت ديناً وسنة لا بدعة « فافهم » وإن قلت : كيف تطرق هذا الخطأ إلى علماء أجلة أفاضل كالقراقوف مثلاً فقالوا باجراء الأحكام الخمسة على البدعة ؟ قلت لك إن سبب ذلك الغفلة ، واشتباه المصالح المرسلة بالبدع الحديثة ، وهذا بيان ذلك :

إن المصالح المرسلة جمع مصلحة ، وهي ما جلبته خيراً أو دفعت ضيراً ولم يوجد في الشريعة ما يدل على ثبوتها أو نفيها ، وهذا معنى « مرسلة » أي لم تقييد في الشريعة باعتبار أو إلغاء ولذا عرّفها بعضهم بقوله : المصالح المرسلة كل منفعة داخلة في مقاصد الشرع دون أن يكون لها شاهد بالاعتبار أو الإلغاء ومعنى قوله : داخلة في مقاصد الشرع . يريد أن يقول إن الشريعة قائمة على أساس : جلب المنافع ودرء المفاسد . فما حق لل المسلم خيراً أو دفع عنه شرًا جاز للمسلم استعماله بشرط أن لا يكون قد ألغاه الشارع لما فيه من مفسدة جلية أو خفية ، فليس من حق امرأة أن تزني لما يحصل لها من المنفعة المادية ، لأن هذه الوسيلة كالمفعة المتولدة إليها قد ألغتها الشارع وأبطلها . كما ليس من حق المرأة أن يتولى إلى جلب ثروة أو تحقيق مطلب من مطالبه الشخصية بالكذب أو الخيانة أو الربا ؟ لأن هذه المصالح قد ألغتها الشارع ولم يعتبرها لمنافعها لمقاصده الكبرى في

(١) نقل هذا القراقوف في فروعه وانحدر له مع الاستف

## الجمع بين سعادة الروح والجسد معاً .

ومن أمثله ما اعتبره الشارع : تحرير الحشيشة فإنها وإن لم ينص على تحريمها داخلة في تحريم الخمر ، فلا يقال تحرير الحشيشة من المصالح المرسلة ؟ لأن الشارع حرم الخمر لما فيها من ضرر والخشيشة كذلك فهي محظمة بالاعتبار الشرعي لا بوصفها مصلحة تتحقق بها دفع شر عن المسلم . ومن ذلك الزام المفتى الغنى بالصيام في الكفاراة لكون العتق أو الاطعام أهون عليه ، فنظرًا إلى مصلحة الشريعة حتى لا يتجرأ على انتهاكمها الموسرون من أهل الثروة والمال ألزم الغنى بالصيام ، فهذه المصلحة باطلة لأن الشارع قد اعتبر الغاءها ، والمصالح المرسلة ما لم يشهد لها الشارع باعتبار أو إلغاء ، وهنا الشارع قد شهد لهذه بالالغاء حيث لم يأذن بالصيام إلا عند العجز عن العتق أو الاطعام ، قال تعالى : ﴿ فَكَفَارَتْهُ أَطْعَامٌ عَشْرَةَ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تَطْعَمُونَ أَهْلِكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فِصَامًا ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَارَةُ أَيَّانِكُمْ إِذَا حَلَّفْتُمْ ﴾ و مثل كفارة اليمين هذه كفارة الجماع في نهار رمضان فليس من حق المفتى أن يفتى الغنى بالصيام دون العتق أو الاطعام واعلم أيها القارئ أن المصالح المرسلة والتي يسميها مروجو البدع بالبدعة الحسنة . تكون في الضروريات وال حاجيات والتحسينات أى فيها هو ضروري لحياة الفرد والجماعة ، أو فيها هو حاجة من حاجات الفرد أو الجماعة وان لم يكن ضروريًا لها ، أو فيها هو من باب الكماليات والتحسينات فقط . . فليس هو ضروري ولا حاجي .

وعلى سبيل المثال لا الحصر كتابة المصحف الكريم وجمع القرآن العظيم على عهد كل من أبي بكر <sup>(١)</sup> وعثمان رضي الله عنهم فليس هذا العمل من باب البدعة ، وإنما هو من باب المصالح المرسلة ، إذ حفظ القرآن من الزيادة والنقصان والمحافظة عليه حتى يرده الله إليه في آخر الحياة واجب على المسلمين فلما خافوا عليه الضياع بحثوا عن وسيلة تحقق لهم ذلك

(١) مع أن هذا يعد من ستة الخلفاء الراشدين التي أمرنا باتباعها .

فهداهم الله تعالى الى جمعه وكتابته فكان عملهم هذا مصلحة مرسلة إذ لم يشهد لها الشرع باعتبار ولا إلغاء ، وإنما هو من مقاصده العامة فهل لأحد أن يقول إن هذا العمل بدعة حسنة أو سيئة ؟ لا ، بل هو من المصالح المرسلة الضرورية .

ومثال المصالح المرسلة الحاجة إلى اتخاذ المحاريب في قبلة المسجد ،  
إذ لم يكن على عهد الرسول صلى الله عليه وسلم محاريب في المساجد ، وإنما  
لما انتشر الإسلام وكثير المسلمين وأصبح الرجل يدخل المسجد فيسأل عن  
القبلة وقد لا يجد من يسأل فيختار في شأن القبلة فدعت الحاجة إلى وضع  
طاق في قبلة المسجد يهتدى به الغريب إلى القبلة ، ومثل هذا زيادة عثمان  
الأذان الأول لصلاة الجمعة فإنه لما عظمت المدينة وأصبحت عاصمة  
الإسلام واتسعت دورها وأسوقها رأى عثمان رضي الله عنه أن يؤذن للناس  
قبيل الوقت لينبههم وهو في غفلة البيع والشراء فإذا جاءوا ودخل الوقت  
أذن المؤذن وقام فخطب الناس وصلى .

فهذا ليس من الابداع إذ الأذان مشروع للصلوة ، وقد يؤذن لصلة الصبح بأذنين أيضا ، وإنما هو من المصالح المرسلة التي فيها نفع المسلمين وإن لم تكن من ضرورياتهم ، ولكنها تتحقق لهم نفعاً ما بتثبيتهم إلى قرب دخول وقت الصلاة الواجب عليهم حضورها ولما كان الشارع لم يشهد لمسألة المحراب أو الأذان باعتبار ولا إلغاء ، وكانت المسألتان تدخلان في مقاصد الشرع صح أن يقال إنها من المصالح المرسلة ، فال الأولى من الحاجيات والثانية من التحسينات والكماليات .

ومن هذه المصالح المرسلة التي غالط فيها بعض أهل العلم أو غلطوا فيها وادعوا أنها بدعة حسنة . وقادوا عليها كثيرا من البدع المنفي عنها : بناء المساجد واللماذن في المساجد لابлаг صوت المؤذن إلى اطراف المدن والقرى إعلاما لهم بدخول الوقت أو قربه . وكاللماذن اتخاذ مكبرات الصوت لسماع خطبة الامام وقراءته وتکبیراته في الصلاة ، وكذلك قراءة القرآن قراءة جماعية (١) في الكتاتيب من أجل حفظ القرآن . فهذه من المصالح المرسلة

(١) هذه المسألة تكرر فيها القيل والقال في بلاد المغرب إذ أهل المغرب الأدنى والأوسط والأقصى أي تونس والجزائر والمغرب «مراكش» يقرأون ما يسمونه بالحزب ، دبر بعض الصنوات الخمس وفن قراءة جماعية بصوت واحد وهى قراءة محددة فنظر فيها بعض أهل العلم فقال بعثتها لأن الهيئة محدثة لم تكن معروفة هل عهد السلف . ونظر إليها بعضهم فأجازها لأنها

التي لم يشهد الشارع لها باعتبار ولا الغاء ولكنها داخلة في مقاصده العامة فليس من حق أحد أن يقول فيها إنها بدعة حسنة ويقيس عليها ما حرم رسول الله ﷺ من الابتداع في الدين بقوله : « إياكم ومحذثات الأمور فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة » .

وخلاصة القول أنها القاريء أن المصالح المرسلة غير البدع المحدثة فالمصالح المرسلة لا ترد ولا تقصد لذاتها ، وإنما تراد وسيلة لحفظ واجب أو أداءه ، أو درء مفسدة ، أو تحنيتها أما البدع فإنها شریع يُضاهی به شرع الله مقصود لذاته ، لا وسيلة لغيره من جلب نفع أو دفع ضر ، والتشريع المقصود بذاته من حق الله تعالى وحده ، إذ غير الله عز وجل لا يقدر على وضع عبادة تؤثر في النفس البشرية ، بالتطهير والتزكية وما الإنسان بأهل لذلك أبدا .. وعليه فليلزم المرء حذره ولطلب ما هو له ، ولترك ما ليس له فإن ذلك خير له وأسلم .

---

- وسيلة لحفظ القرآن . وما قلت أنا لأهل تلك البلاد كان جيما بين النظرين : وهو إن كان المراد من هذه القراءة الجماعية التعبد فلا تصح لأنها محدثة ، وإن كان المراد منه المحافظة على القرآن حتى لا يضيع بينهم فهو من المصالح المرسلة التي يميزها أكثر أهل العلم ، والله أعلم .

## الموالد عامة وحكم الاسلام عليها

إن الكلمة الموالد جمع مولد مدلولها لا يختلف بين إقليم إسلامي وأخر إلا أن الكلمة مولد لا تطرد في كل البلاد الاسلامية إذ أهل بلاد المغرب الأقصى (مراكش) يسمونها بالمواسم فيقال : موسم مولاي إدريس مثلا ، وأهل المغرب الأوسط «الجزائر» يسمونها بالزرة جمع زردة فيقال زردة سيدى أبي الحسن الشاذلي مثلا ، وأهل مصر والشرق الأوسط عامة يسمونها الموالد فيقولون مولد السيد زينب ، أو مولد السيد البدوى مثلا وسماها أهل المغرب بالمواسم لأنهم يفعلونها موسمياً أى في العام مرة . وسماها أهل الجزائر بالزردة باعتبار ما يقع فيها من ازدراد الأطعمة التي تطيح على الذبائح التي تذبح للولي ، أو عليه بحسب نيات المتقربين ، وسماها من سماها بالحضرى إما لحضور روح الولي فيها ولو بالعنابة والبركة ، أو لحضور المحتفلين لها وقيامهم عليها .

هذا بالنسبة إلى مجرد التسمية أما بالنسبة إلى ما يجرى فيها من أعمال فإنها تختلف كيما وكما بحسب وعن أهل الإقليم ، وفقرهم وغناهم والقاسم المشترك بينهم فيما يلى :

- ١ - ذبح النذور والقرابين للسيد أو الولي المقام له الموسم أو الزردة أو المولد أو الحضرة .
- ٢ - اختلاط الرجال الأجانب والنساء الأجنبيات .
- ٣ - الشطح <sup>(١)</sup> والرقص وضرب الدفوف والتزمير بالزامير المختلفة .
- ٤ - إقامة الأسواق للبيع والشراء وهذا غير مقصود غير أن التجار يستغلون التجمعات الكبيرة وجلبون إليها بضائعهم لعرضها وبيعها وعندما

---

(١) الشطح كالرقص هو لغة الانخفاض والارتفاع ، والرقص عرك الراء والكاف مصدر رقص غير أن الشطح لم يذكر له في اللغة فعل فيها علمت من بعنى ، وإنما الشطح بكسر الشين والطاء المشددة لغظ يزجر به العريض من أولاد المعز . وهو من آئى عليه ستة .

يوجد الطلب والعرض تقوم السوق على ساقها ، وناهيك بأسواق مني وعرفات .

- ٥ - دعاء الولي أو السيد والاستغاثة به والاستشفاف وطلب المدد وكل ما تذر الحصول عليه من رغائب وحاجات وهو شرك أكبر والعياذ بالله .
- ٦ - قد يحصل شيء من الفجور وشرب الخمور ، ولكن لا يطرد هذا إلا في كل البلاد ولا في كل الموالد .
- ٧ - مساعدة الحكومات على إقامة هذه المواسم بنوع من التسهيلات وقد تسمى بشيء من المال أو اللحم أو الطعام . فقد كانت فرنسا في بلاد المغرب بأقاليمه الثلاثة تساعد حتى بتخفيض تذكرة الاركاب في القطار ، وكذلك بلغنى أن الحكومات المصرية تفعل ومن أغرب ما نسمع عن هذا الوفاق أن حكومة اليمن الجنوبي وهي ب לשفيه خالصة تشجع <sup>(١)</sup> هذه الموالد ولو بعدم إنكارها التي أنكرت الإسلام عقائد وعبادات وأحكاماً . وهذا دلالة كبيرة وهي أن هذه الموالد ما ابتدعت إلا لضرب الإسلام ، وتحطيمه والقضاء عليه .

ومن هنا كان حكم الإسلام على هذه الموالد والمواسم والزمر والحضرات المنع والحرمة فلا يبيع منها مولداً ولا موسماً ولا زردة ولا حضرة ، وذلك لأنها بدع قامت على أساس تقويض العقيدة الإسلامية ، وإفساد حال المسلمين ، ويدلك على ذلك مناصرة أهل الباطل لها ووقوفهم إلى جنبها ومعها ، ولو كان فيها ما يوقظ الروح الإسلامي ، أو يحرك ضمائر المسلمين لما وجدت من حكومات الباطل والشيش الامتحانات والقضاء عليها .

هذا وهل دعاء غير الله والذبح والنذر لغير الله ، غير شرك حرام ؟ وهذه الموالد ما قام سوقها إلا على ذلك . وهل الرقص والمزامير واحتلاط النساء بالرجال إلا فسق حرام ؟ وما خلت تلك الموالد والمواسم من شيء من هذا فكيف إذا لا تكون حراماً ، وهل هذه الموالد عرفها رسول الله وأصحابه والتابعون لهم بإحسان ؟ والجواب : لا ، لا ومالم يكن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه دينا فهل يكون اليوم دينا ؟ وما لم

<sup>(١)</sup> حدثني بهذا أبناء الجنوب أنفسهم .

يُكَفَّرُ دِينُهُ فَهُوَ بِدُعَةٍ وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ . سُئِلَ مَالِكُ رَجُهُ اللَّهِ تَعَالَى عَنِ الْمُرْتَضَى فِيهِ بَعْضُ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مِنَ الْغَنَاءِ فَقَالَ لِلْسَّائِلِ : مَلِكُ الْغَنَاءِ حَقٌّ ؟ قَالَ : لَا ، قَالَ إِذَا فَهَادَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ . فَهَذِهِ الْمَوَالِدُ عَلَى اخْتِلَافِهَا مَا فِيهَا مِنْ حَقٍّ أَبْتَأَتْ ، وَمَالِكُ يَكْنُ حَقًا فَهُوَ باطِلٌ ، إِذَا مَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ . وَمِنْ ثُمَّ أَصْبَحَ الْمُولَدُ الْبَوْيُ الشَّرِيفُ عِبَارَةً عَنِ الْجَمِيعَاتِ فِي الْمَسَاجِدِ أَوْ فِي بَيْوَتِ الْمُوسِرِينَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَبْتَدِئُ بِهِ غَالِبًا مِنْ هَلَالِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ إِلَى الثَّانِي عَشَرَ مِنْهُ ، يَتَلَقَّبُ فِيهَا جَانِبُ مِنَ السِّيرَةِ النَّبِيَّةِ كَالنِّسَبِ الشَّرِيفِ وَقَصْدَةِ الْمَوْلَدِ ، وَبَعْضُ الشَّهَائِلِ الْمُحَمَّدِيَّةِ الْخَلُقِيَّةِ مِنْهَا وَالْخَلُقِيَّةِ مَعَ جَعْلِ الْيَوْمِ الثَّانِي عَشَرَ مِنْ شَهْرِ رَبِيعِ يَوْمِ عِيدِ يُوسُفِ فِيهِ عَلَى الْعِيَالِ ، وَتَعَطَّلُ فِيهِ الْمَدَارِسُ وَالْكُتَّابِيَّاتُ ، وَيَلْعَبُ فِيهِ الْأَطْفَالُ أَنْوَاعًا مِنَ الْلَّعْبِ ، وَيَلْهُونُ أَلْوَانًا مِنَ الْلَّهُو هَكَذَا كَذَّا كَنَا نَعْرِفُ الْمُولَدَ بِبَلَادِ الْمَغْرِبِ ، حَتَّى إِذَا جَئْنَا بِلَادَ الْمَشْرُقِ وَجَدْنَا الْمُولَدَ فِيهَا عِبَارَةً عَنِ الْجَمِيعَاتِ فِي بَيْوَتِ الْأَغْنِيَاءِ وَالْمُوسِرِينَ يَعْقُدُ تَحْتَ شَعَارِ ذَكْرِي الْمُولَدِ الْبَوْيِ الشَّرِيفِ وَلَيْسَ خَاصًا عِنْهُمْ بِشَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ وَلَا بِالْيَوْمِ الثَّانِي عَشَرَ مِنْهُ ، بَلْ يَقِيمُونَهُ عَنْدَ وُجُودِ أَيَّةٍ مُنْسَبَةٍ مِنْ مَوْتٍ أَوْ حَيَاةً ، أَوْ تَجَدُّدِ حَالٍ ، وَكَيْفِيَّتِهِ : أَنْ تَذْبَحَ الْذِبَابُ وَتَعْدَ الْأَطْعَمَةُ وَيَدْعُى الْأَقْارِبُ وَالْأَصْدِقَاءُ وَقَلِيلُ مِنَ الْفَقَرَاءِ ، ثُمَّ يَجْلِسُ الْكُلُّ لِلْاسْتِمَاعِ فَيَقْدِمُ شَابٌ حَسَنُ الصَّوْتِ فَيَنْشِدُ الْأَشْعَارَ وَيَتَرَنَّمُ بِالْمَدَائِحِ وَهُمْ يَرْدِدُونَ مَعَهُ بَعْضَ الصلواتِ<sup>(١)</sup> ثُمَّ يَقْرَأُ قَصْدَةَ الْمُولَدِ حَتَّى إِذَا بَلَغَ : وَوْلَدَتْهُ آمِنَةٌ مُخْتَنَوْنَا . قَامَ الْجَمِيعُ إِجْلَالًا وَتَعْظِيْمًا وَوَقَفُوا دَقَائِقَ فِي إِجْلَالٍ وَإِكْبَارٍ تَخِيلًا مِنْهُمْ وَضَعَ آمِنَةً لِرَسُولِ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> ، ثُمَّ يَوْقِنُ بِالْمُجَامِرِ وَطَيْبِ الْبَخْورِ فَيَتَطَبِّبُ الْكُلُّ ، ثُمَّ تَدارُكُؤْسِ الْمُشَرِّبَاتِ الْحَلَالِ فَيُشَرِّبُونَ ثُمَّ تَقْدِمُ قَصَّاصَ الطَّعَامِ فَيَأْكُلُونَ وَيَنْصُرُونَ ، وَهُمْ مُعْتَقِدُونَ أَنَّهُمْ قَدْ تَقْرَبُوا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى بِأَعْظَمِ قَرْبَةٍ .

وَمَا يَجِدُ الرَّتِيبَ إِلَيْهِ هُنَّا أَنْ جَلَّ الْقَصَائِدَ وَالْمَدَائِحَ الَّتِي يَتَعَنَّثُ بِهَا فِي الْمُولَدِ لَا يَخْلُو مِنْ أَلْفَاظِ الشَّرْكِ وَعَبَاراتِ الْغَلُوِ الَّذِي نَهَى عَنْهُ رَسُولُ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> بِقَوْلِهِ : لَا تَنْطَرُونِي<sup>(٢)</sup> كَمَا أَطْرَتَ النَّصَارَى عِيسَى ابْنُ مُرِيمٍ ، وَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ » كَمَا يَخْتَمُ الْحَفْلُ بِدُعَوَاتِ

(١) تَعْوِيْلٌ عَلَيْكَ اللَّهُ يَعْلَمُ الْمُهْدِيَّ مَا حَنَّ مُشَتَّقًا إِلَيْكَ . يَابْنَ الْكَافِ مِنْ لَفَّاكَ .

(٢) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ

تحمل الفاظ التوسلات المنكرة ، والكلمات الشركية المحرمة لأن جل الحاضرين عوام أو غلاة في حب التوسلات الباطلة التي نهى عنها العلماء كالسؤال بجاه فلان وحق فلان والعياذ بالله تعالى ، واللهم صل على محمد واله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

هذا هو المولد في عرف الناس اليوم ومنذ ابتداعه على عهد الملك المظفر سنة ستة وخمسة وعشرين من الهجرة النبوية .

أما حكمه في الشريعة الإسلامية فإننا نترك للقاريء الكريم الأفصاح عنه إذ قد عرف من خلال هذا البحث أن المولد أحدث في القرن السابع فقط ، وأن كل مالم يكن على عهد رسول الله ﷺ وأصحابه ديننا لم يكن لمن بعدهم دينا . والمولد في عرف الناس اليوم لم يكن موجوداً على عهد الرسول وأصحابه ولا على عهد أهل القرون المفضلة وإلى مطلع القرن السابع قرن الفتنة والمحنة ، فكيف يكون إذا دينا ؟ وإنما هو بدعة ضلاله بقول الرسول ﷺ : « إياكم ومخالفاتٍ<sup>(١)</sup> الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله »

وزيادة في إيضاح الحكم نقول : إذا كان الرسول ﷺ قد حذرنا من محدثات الأمور وأخبرنا أن كل محدثة بدعة وإن كل بدعة ضلاله وأن مالكا رحمة الله تعالى قال : لتلميذه الإمام الشافعي<sup>(٢)</sup> رحمة الله تعالى : إن كل مالم يكن على عهد رسول الله ﷺ وأصحابه ديننا لم يكن اليوم دينا . وقال : من ابتدع في الإسلام بدعة فرآها حسنة فقد زعم أن محمداً صل الله عليه وسلم قد خان الرسالة ، وذلك لأن الله تعالى قال : « اليوم<sup>(٣)</sup> أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا » وإن الإمام الشافعي رحمة الله تعالى قال : كل ما أحدثَ ما يخالف كتاباً أو سنة أو إجماعاً فهو بدعة .

فهل يكون المولد النبوى بالمعنى العرف غير بدعة ، وهو لم يكن سنة من سنن الرسول ولا من سنن الخلفاء الراشدين ، ولا من عمل السلف الصالح ، وإنما أحدث في القرون المظلمة من تاريخ الإسلام حيث

(١) رواه أصحاب السنن وهو صحيح السند . (٢) يعرى أيضاً أنه قاله لابن الماجشون . (٣) الآية من سورة المائدة .

نجمت الفتنة وافترق المسلمون ، واضطربت أحوالهم وساء أمرهم ثم إننا  
لو سلمنا جدلاً أن المولد قربة من القرب بمعنى أنه عبادة شرعية يتقرب بها  
فاعملها إلى الله تعالى لينجيه من عذابه ، ويدخله جنته فلأننا نقول : من  
شرع هذه العبادة الله أم الرسول ﷺ ؟ والجواب لا ، وإذاً فكيف توجد  
عبادة لم يشرعها الله ورسوله وهذا مستحيل . وشيء آخر أن العبادة لها  
حيثيات أربع ، كميتها وكيفيتها وزمانها ومكانها فمن يقدر على إيجاد هذه  
الحيثيات وتحديد لها وتعيينها ؟ لا أحد . وعليه فلم يكن المولد قربة ولا  
عبادة بحال من الأحوال ، وإذا لم يكن قربة ولا عبادة فإذا عساه أن يكون  
سوى بدعة ؟؟

## المولد النبوى الشريف وحكمة الإسلام فيه

### تعريف المولد ما هو المولد النبوى الشريف ؟

إن المولد النبوى الشريف في عرف اللغة العربية هو المكان أو الزمان الذى ولد فيه خاتم الأنبياء وإمام المسلمين محمد صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم . فمولده المكانى - فداء نفسى وأبى وأمنى - هودار أبى يوسف المقام عليها اليوم مكتبة عامة بمكة المكرمة . ومولده الزمانى هو يوم الاثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول من عام سبعين وخمسة من تاريخ ميلاد المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام .

هذا هو المراد من كلمة المولد النبوى الشريف في العرف اللغوى ، والذى لم يعرف المسلمون غيره طيلة ستة قرون وربع قرن أى من يوم نزول الوحي إلى مطلع القرن السابع الهجرى ، ثم بعد سقوط الخلافة الإسلامية الراشدة وانقسام بلاد المسلمين وغزقها وما تبع ذلك من ضعف وانحراف في العقائد ، والسلوك ، وفساد في الحكم والأدارة ظهرت بدعة المولد النبوى الشريف كمظهر من مظاهر الضعف والانحراف فكان أول من أحدث هذه البدعة الملك المظفر صاحب إربل من بلاد الشام<sup>(١)</sup> غفر الله لنا وله ، وأول من ألف فيها مولدا أبو الخطاب بن دحية سمه : التنوير في مولد البشير النذير قدمه للملك المظفر الأنف الذكر فأجازه بألف دينار ذهبا .

ومن طريف ما يعلم في هذا الشأن أن السيوطى ذكر في كتابه الحاوى أن الملك المظفر مبتدع بدعة المولد قد أعد سياطاً في أحد الموالد التى يقيمها وضم عليه خمسة آلاف رأس غنم مشوى ، وعشرة آلاف دجاجة ، ومائة

(١) الصواب أنها من أعمال المؤصل لا الشام .

فرس ، ومائة ألف زبديه ، وثلاثين الف صحن حلوى . وانه أقام سباعاً للصوفية من الظهر إلى الفجر ، وكان يرقص فيه بنفسه مع الراقصين . فكيف تحيا أمة ملوكها دراويش يرقصون في حفلات الباطل ، وإن الله وإننا إليه راجعون . وإن قيل : وإذا كان المولد بدعة أفلاثاب فاعله على أفعال البر التي فيه من ذكر ودعا واطعام طعام ؟ نقول : هل يثاب على صلاة في غير وقتها ؟ هل يثاب على صدقة لم تقع في موقعها ؟ هل يثاب على حج في غير وقته ؟ هل يثاب على طواف حول غير الكعبة أو على سعي بين غير الصفا والمروءة ؟ فإن قيل في كل هذه لا ، لا ، قيل كذلك في أفعال البر المصاحبة للمولد لا ، لا ، لعنة الأحداث فيها والابتداع الذي صاحبها ، وإذا لو صع ذلك وقبل من فاعله لأمكن الأحداث في الدين ، وهذا مردود بقول الرسول صل الله عليه وسلم : من أحدث<sup>(١)</sup> في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد .

### عمل غير كافية في إقامة المولد

إن مما يدل على أن مسألة المولد النبوى الشريف قد اتبع فيها الموى ولم يتبع فيها الشرع تبرير أهلها بما يعلل الخمس الآتية وهي :

- ١ - كونها سنوية يتذكر فيها المسلمون نبيهم ﷺ ، فيزداد حبّهم وتعظيمهم له .

- ٢ - سباع الشهائل المحمدية ، ومعرفة النسب النبوى الشريف .
- ٣ - إظهار الفرج بولادة الرسول صل الله عليه وسلم لما يدل ذلك على حب الرسول وكمال الإيمان به .
- ٤ - إطعام الطعام وهو مأمور به ، فيه أجر كبير لا سيما بنية الشكر لله تعالى .
- ٥ - الاجتماع على ذكر الله تعالى من قراءة القرآن والصلوة على النبي عليه الصلاة والسلام .

(١) تقدم وانه رواه سلم في صحبه .

هذه خس علل تعلل بها بعض مجيزى المولد وهى علل كما سترى غير كافية وباطلة أيضاً لما فيها من معنى الاستدراك على الشارع ، بتشريع مالم يشرعه مع الحاجة إليه . وإليك أيها القارئ بيان بطلان هذه العلل واحدة بعد أخرى .

١ - كون المولد ذكرى الخ هذه تصلح أن تكون علة لو كان المسلم لا يذكر النبي ﷺ في كل يوم عشرات المرات فتقام له ذكرى سنوية أو شهرية يتذكر فيها ليزداد بذلك إيمانه به وحبه له ، أما والمسلم لا يصل صلاة من ليل أو نهار الا ذكر فيها رسوله وصلى عليه فيها وسلم . ولا يدخل وقت صلاة ولا يقام لها إلا ويدرك الرسول ، ﷺ ويصل عليه . إن الذى تقام له ذكرى خشية النسيان هو من لا يذكر . أما من يذكر ولا ينسى فكيف تقام له ذكرى حتى لا ينسى ، أليس هذه من تحصيل ما هو حاصل ، وتحصيل الحاصل عبث ينزع عنه العقلاء .

٢ - سماع بعض الشهائـل المحمدية الطاهرة والنسب الشريف هذه علة غير كافية في إقامة المولد ، لأن معرفة الشهائـل المحمدية والنسب الشريف لا يكفى فيها أن تسمع مرة في العام ، وماذا يعني سماعها ، مرة وهي جزء من العقيدة الإسلامية ؟ إن الواجب على كل مسلم ومسلمة أن يعرف نسب نبيه صلى الله عليه وسلم وصفاته كما يعرف الله تعالى : بأسمائه وصفاته . وهذا لا بد له من التعليم . ولا يكفى فيه مجرد سماع ثلاثة قصة المولد مرة في العام .

٣ - إعلان الفرح الخ هذه علة واهية ، إذ الفرح إما أن يكون بالرسول ﷺ أو بيوم ولد فيه ، فإن كان بالرسول ﷺ فليكن دائماً بكلمة ذكر الرسول ولا يختص بوقت دون وقت ، وإن كان باليوم الذي ولد فيه ، فإنه أيضاً اليوم الذي مات فيه ، ولا أحسب عاقلاً يقيم احتفال فرح وسرور باليوم الذي مات فيه حبيبه ومموت الرسول ﷺ أعظم مصيبة أصابت المسلمين حتى إن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يقولون : من أصابته مصيبة فليذكر مصيته برسول الله ﷺ . أضعف إلى ذلك أن الفطرة البشرية قاضية : أن الإنسان يفرح بالمولود يوم ولادته ، ويحزن

عليه يوم موته ، فسبحان الله ، كيف يحاول الانسان غرورا تغيير الطبيعة ؟

٤ - إطعام الطعام الخ هذه العلة أضعف من سابقاتها ؟ إذ إطعام الطعام مندوب إليه مرغب فيه كلما دعت الحاجة إليه فال المسلم يقرى الضيف ويطعم الجائع ويتصدق طوال العام ، ولم يكن في حاجة إلى يوم خاص من السنة يطعم فيه الطعام ، وعليه فهذه ليست بعلة تستلزم إحداث بدعة بحال من الأحوال .

٥ - الاجتئاع على الذكر الخ هذه العلة فاسدة وباطلة لأن الاجتماع على الذكر بصوت واحد لم يكن معروفا عند السلف فهو في حد ذاته بدعة منكرة . وأما المدائع والقصائد بالأصوات المطرية الشجية فهذه بدعة أقبح ولا يفعلها إلا المتهوكون <sup>(١)</sup> في دينهم والعياذ بالله تعالى . مع أن المسلمين العالمين يجتمعون كل يوم وليلة طوال العام في الصلوات الخمس في المساجد وفي حلقة العلم لطلب العلم والمعرفة ، وما هم في حاجة إلى جلسة سنوية الدافع عليها في الغالب الحظوظ النفسية من سماع الطرب والأكل والشرب .

### شبة ضعيفة

## احتاج بها المرخصون

### في الاحتفال بالمولود

اعلم أخي المسلم فتح الله تعالى على وعليك في العلم والعمل أنه عند ما أحدثت بدعة المولد في مطلع القرن السابع وفشت وانتشرت بين الناس لوجود فراغ روحي ويدنى معا ، لترك المسلمين الجهاد وانشغالهم بإطفاء نيران الفتنة التي أشعل نارها أعداء الاسلام وخصوصه من اليهود والنصارى والمجوس ، وتأصلت هذه البدعة في النفوس وأصبحت جزءا من عقيدة

(١) التهوك : التجبر والتھور والاضطراب في القول . فالتهوكون : المتعبرون المتهورون المطردون في الدين

كثير من أهل الجهل لم يجد بدأ بعضاً أهل العلم كالسيوطى رحمه الله تعالى من محاولة تبريرها بالبحث عن شبه يمكن أن يشهد بها على جواز بدعة المولد هذه وذلك إرضاء لل العامة والخاصة أيضاً من جهة ، وتبريراً لرضى العلماء بها وسكتهم عنها لخوفهم من الحاكم والعام من جهة أخرى . وهكذا بيان هذه الشبه مع إظهار ضعفها وبطلاتها لتزداد بصيرة في هذه القضية التي اضطررنا لبحثها وبيان الحق فيها .

والشبه المذكورة تدور على أثر تاريخى ، وثلاثة أحاديث نبوية ، ومثير هذه الشبه وبطلاها هو السيوطى غفر الله تعالى لنا وله ، وما كان أغناه عن مثل هذا وهو أحد علماء القرن العاشر قرن الفتنة والاحن والمحن ، والعجيب أنه فرح بهذه الشبه وفاخر بها وقال : إنني وجدت <sup>(١)</sup> للمولد أصلاً في الشرع ، وخرجته عليه ، ولا يستغرب هذا من السيوطى وهو كما قيل فيه حاطب ليل: يجمع بين الشيء وضده .

الشبهة الأولى في الأثر التاريخ وهو ماروى من آن آبا هب <sup>(٢)</sup> الخاسر رؤى في المنام ، فسئل فقال : إنه يذهب في النار ، إلا أنه يخفف عنه كل ليه اثنين ، ويمض من بين أصبعيه ما يقدر هذا وأشار إلى رأس أصبعه وأن ذلك كان له بسبب إعتاقه جاريته ثوبية لما بشرته بولادة محمد ﷺ لأخيه عبد الله بن عبد المطلب ، وبإعراضها له ﷺ ورد هذه الشبهة وإبطالها من أوجه :

١ - آن أهل الإسلام مجتمعون أن الشرع لا يثبت برؤى الناس المنامية منها كان ذو الرؤيا في إيمانه وعلمه وتقواه ، إلا أن يكون نبي الله فإن رؤيا الأنبياء وحي والوحي حق .

٢ - أن صاحب هذه الرؤيا هو العباس بن عبد المطلب والذى رواها عنه رواها بالواسطة فالحديث إذا مرسل ، والمرسل لا يمتحن به ولا تثبت به عقيدة ولا عبادة ، مع احتمال أن الرؤيا رأها العباس قبل إسلامه ورؤيا الكافر حال كفره لا يمتحن بها إجماعاً .

٣ - أكثر أهل العلم من السلف والخلف على أن الكافر لا يثاب على صالح عمله إذا مات على كفره ، وهو الحق ، لقول الله تعالى ﴿ وَقَدْمَا

(١) المدارى فى الفتاوى للسيوطى .

(٢) انظر فتح البارى في هذه المسألة فقد أفاد فيها وأجاد

إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً متشوراً » وقوله عزوجل : . . . « أولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيمة وزنا » وقول رسول الله ﷺ ، وقد سأله عائشة رضي الله عنها عن عبد الله بن جدعان الذي كان يذبح كل موسم حج ألف بعير ويكسو ألف حلة ، ودعا إلى حلف الفضول في بيته هل ينفعه ذلك يارسول الله ؟ فقال : لا ، لا لأنه لم يقل يوماً من الدهر رب اغفر لي خططي يوم الدين » وبهذا يتأكد عدم صحة هذه الرواية ، ولم تصبح شاهداً ولا شبهة أبداً .

٤ - ان الفرح الذي فرحة أبو هب بمولود لأخيه فرح طبيعي لا تعبدى ، إذ كل إنسان يفرح بالملوود يولد له ، أو لأحد إخوانه أو أقاربه ، والفرح إن لم يكن لله لايثاب عليه فاعله ، وهذا يضعف هذه الرواية ويبطلها . مع أن فرح المؤمن بنبأه يعني قائم بنفسه لا يفارقه أبداً لأنه لازم حبه ، فكيف نحدث له ذكرى سنوية تستجلبه بها ، اللهم إن هذا يعني باطل ، وشبهة ساقطة باطلة لا قيمة لها ولا وزن فكيف يثبت بها إذا شرع لم يشرعه الله لاعتبر عجز ولا عن نسيان ولكن رحمة بعباده المؤمنين فله الحمد وله المثلثة .

الشبهة الثانية فيها روى من أن النبي ﷺ قد عق (١) عن نفسه ، بعد شرعاً العقيقة لأمه ، وبها أن جده عبد المطلب قد عق عنه ، والعقيقة لاتعاد ، دلّ هذا على أنه فعل ذلك شكراً لله تعالى على نعمة ولادته أو يمكن حينئذ أن يتخد هذا أصلاً تخرج عليه بدعة المولد هذه الشبهة أضعف من سابقتها ، ولا قيمة لها ولا وزن ، إذ هي قائمة على مجرد احتتمال أن النبي ﷺ قد عق شكراء على نعمة إيجاده والاحتمال أضعف من الظن ، والظن لا تثبت به الشرائع ، والله يقول « إن بعض الظن إثم » والرسول ﷺ يقول : « إياكم والظن » (٢) فإن الظن أكذب الحديث » .

وشيء آخر هو هل ثبت أن العقيقة كانت مشروعة لأهل الجاهلية وهم

(١) لم أعرف هذه الرواية من خرجها ولا من استدعاها ، والسيوطى ذكرها بصيغة التمريض ، ولا اعتماداً تصريح .

(٢) حديث صحيح رواه مالك والشیخان .

يعملون بها حتى نقول إن عبد المطلب قد عذر عن ابن ولده ، وهل أعمال أهل الجاهلية يعتد بها في الإسلام ، حتى نقول : إذا عذر النبي ﷺ عن نفسه شكرًا لاقياماً بسنة العقيقة ، إذ قد عذر عنه ؟ سبحان الله ما أعجب هذا الاستدلال وما أغربه وهل إذا ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم ذبح شاة شكرًا لله تعالى على نعمة إيمجاده وأمداده يلزم من ذلك اتخاذ يوم ولادته عيداً للناس ؟ ولم لم يدع إلى ذلك رسول الله ﷺ وبين للناس ماذا يجب عليهم فيه من أقوال وأعمال ؟ كما بين ذلك في عيدي الفطر والأضحى . أنسى ذلك أم كتمه وهو المأمور بالبلاغ ؟ سبحانك الله يا رسولك مانسي ولا كتم ولكن الإنسان كان أكثر شيء جدلاً .

الشبيهة الثالثة فيما صح من أن النبي ﷺ صام (١) يوم عاشوراء ، وأمر بصيامه ولما سئل عن ذلك قال إنه يوم صالح أنجى الله تعالى فيه موسى وبني إسرائيل الحديث ..... ووجه الشبيهة فيه : أنه لما صام النبي ﷺ وأمر المؤمنين بالصيام في هذا اليوم شكرًا لله تعالى على نجاة موسى وبني إسرائيل ، لنا أن نتذكرة نحن يوم ولادة النبي صلى الله عليه وسلم لا يوم صيام ولكن يوم أكل وشرب وفرح ، فما أعجب هذا الفهم المعكوس ، والعياذ بالله تعالى ، إذ المفروض أننا نصوم كما صام النبي صلى الله عليه وسلم لأننا نقيم المأدب والافراح بالطبل والزمامير ، فهل الله تعالى يشكر بالطرب والإكل والشرب ؟ اللهم لا ، لا . ثم هل لنا من حق في أن نشرع لأنفسنا صياماً أو غيره ، وإنما واجبنا الاتباع فقط . وقد صام رسول الله صلى الله عليه وسلم عاشوراء فكان صيامه سنة وسكت عن يوم ولادته فلم يشرع فيه شيئاً فوجب أن نسكت كذلك ، ولا نحاول أن نشرع فيه صياماً ولا قياماً فضلاً عن اللهو واللعب .

الشبيهة الرابعة فيما صح عنه ﷺ من أنه كان يصوم (٢) يوم الاثنين والخميس ، وتعليقه بقوله : أما يوم الاثنين فإنه يوم ولدت فيه وبعثت فيه وأما يوم الخميس فإنه يوم تعرض فيه الأعمال على الله تعالى فأنا أحب أن

أن يعرض عمل على ربِّي وأنَا صائم

(١) صيام يوم عاشوراء ثابت في الصحيح والسنن

(٢) رواه ابن ماجه وغيره وهو صحيح

ووجه الشبهة عندهم والتي خرجوا عليها بدعة المولد هي كونه صام يوم الاثنين وعلله بقوله « إنه يوم ولدت فيه وبعثت فيه » ورد هذه الشبهة وإبطالها وإن كانت أضعف من سابقاتها من أوجهه : الأول : أنه إذا كان المراد من إقامة المولد هو شكر الله تعالى على نعمة ولادة الرسول ﷺ فيه فإن المعمول والمنقول يحتم أن يكون الشكر من نوع ما شكر الرسول ربه وهو الصوم ، وعليه فلننصل كما صام ، وإذا سئلنا قلتنا إنه يوم ولد فيه نبينا فتحن نصومه شكراً لله تعالى ، غير أن أرباب المولد لا يصومونه ، لأن الصيام فيه مقاومة للنفس بحرمانها من لذة الطعام والشراب ، وهم لا يريدون ذلك ، فتعارض الغرضان فائرورا ما يحبون على ما يحب الله وهي زلة عند ذوى البصائر والنهى ، والثانى أن الرسول ﷺ لم يصم يوم ولادته وهو اليوم الثانى عشر من ربيع الأول إن صح أنه كذلك ، وإنما صام يوم الاثنين الذى يتكرر بجيئه فى كل شهر أربع مرات أو أكثر ، وبناء على هذه فتخصيص يوم الثانى عشر من ربيع الأول بعمل ما دون يوم الاثنين من كل أسبوع يعتبر استدراكاً على الشارع وتصحيحاً لعمله وما أقبح هذا إن كان والعياذ بالله تعالى . والثالث هل النبي ﷺ لما صام يوم الاثنين شكره على نعمة الإيمان والأمداد وهو تكريمه ببعثه إلى الناس كافة بشيراً ونذيراً أضاف إلى الصيام احتفالاً كاحتفال أرباب المولد من تجمعات ومداائح وأنغام ، وطعام وشراب ؟ والجواب لا ، وإنما اكتفى بالصيام فقط إذاً لا يكفى الأمة ما كفى نبئها ، ويسعها ما وسعه ؟؟ وهل يقدر عاقل أن يقول لا . وإذا فلم الافتياض على الشارع والتقدم بالزيادة عليه ، والله يقول ﴿ وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فِرْخَدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ويقول : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدِي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْهِ ﴾ ورسوله صلى الله عليه وسلم يقول : « إِيَّاكُمْ وَمَحْدُثَاتُ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ حَدِيثٍ بَدْعَةً ، وَكُلَّ بَدْعَةً ضَلَالٌ » ويقول : « إِنَّ اللَّهَ حَدَّ حُدُودًا فَلَا تَعْدُوهَا ، وَفَرِضَ لَكُمْ فَرَائِضٌ فَلَا تُنْسِيُوهَا ، وَحَرَمَ أَشْياءً فَلَا تَتَهَوُهَا ، وَتَرَكَ أَشْياءً

(١) أخرجه ابن حجر ورواه الحاكم وصححه عن أبي ثعلبة الحنفي رضي الله عنه

فِي غَيْرِ نُسْيَانٍ ، وَلَكُنْ رَحْمَةً لَكُمْ فَاقْبِلُوهَا وَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا »<sup>(١)</sup>

### (البديل الخير)

وإن قيل لك أيها القارئ الكريم : إنكم قد أبطلتم بدعة المولد بما  
أجلبتم عليها من خيل الحجج ورجل البراهين ، فما هو البديل عن هذه  
البدعة التي ما كانت تخلو في الجملة من بعض الخير ؟ قل لهم إليكم البديل  
الخير :

أما عن قراءة قصة المولد وما تضمنته من استعراض للنسب الشريف  
والشمائل المحمدية الطاهرة فإن البديل عن ذلك أن يأخذ المسلمين  
أنفسهم بالجذب ، فيجتمعوا في مساجدهم كل يوم من بعد صلاة المغرب إلى  
صلاة العشاء على عالم بالكتاب والسنّة يعلمهم أمور دينهم ، ويفقههم فيه  
ومن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين ، ويومئذ سيتعلمون النسب الشريف  
ويدرسون الشمائل المحمدية ويتصنفون بما فيه الأسوة منها وبذلك يصبحون  
حقاً من أتباع رسول الله ﷺ وأحبائه المحتفين به صدقاً وحقاً لا ادعاء  
ونطقاً .

وأما عن الذكر وقراءة القرآن فإن البديل أن يكون لأحد هم ورد في  
الصباح وورد في المساء ، وورد في آخر الليل . أما ورد الصباح : فسبحان  
الله<sup>(٢)</sup> وبحمدك سبحان الله العظيم أستغفر الله مائة مرة ، وـ لا إله إلا  
الله وحده لا شريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر مائة  
مرة . وورد في المساء : استغفر الله لي ولوالدي وللمؤمنين مائة مرة ،  
والصلاحة على النبي ﷺ مائة مرة ، وأما ورد آخر الليل فصلاة ثمان ركعات  
يقرأ في كل ركعة ربع جزء ، ويختم صلاته بثلاث ركعات يصلى اثنين ويوتر  
بوحدة . مع المحافظة على صلاة الجماعة في بيوت الله خاصة البردين  
ل الحديث « من صلى البردين <sup>(٢)</sup> يدخل الجنة » والبردان العصر والصبح .  
واما عن السباع فالبديل الخير أن يقتني عدداً من تسجيلات عظماء  
الموجودين أمثال كامل يوسف البهتيري ، والمنشاوى ، والصيفى ، والدروى  
والطبلاوى ، وكلما جفت نفسه وشعر بالبيوسة فليفتح مسجله وليصوغ

(١) هذه الأذكار باعداعها ثابتة في الصحاح والسنن ، وكذا ورد الصلاة آخر الليل .

(٢) رواه الشيبان .

يستمع فإنه يطرب الطرف الحق المثير الشوق إلى الله تعالى ، والرغبة في جواره الكريم .

وأما عن إطعام الطعام وازدراده مع الأخوان فبابه مفتوح وطريقه معروف وال العامة يقولون : ( من بيد<sup>(١)</sup> ، كل يوم عيد ) فلا يتوقف على احتفال ولا طاعة ولا امتنال فليطبخ طعامه وليدع الفقراء وحتى الأغنياء وليرأكل وليرحمد الله تعالى ، وليشكره ، ومن يشكر الله يزده ، والله خير الشاكرين .

### غلو في المولد شائن

إن ما يدعى إلى الأسى والأسف معا وجود كثير من أصحاب الموالد والمحبدين لها ومن بينهم طلبة علم قد غلوا في تمجيد هذه البدعة ، وأكبروا من شأنها وتعظيمها إلى حدّأن بعضهم لا يتورع أن ينسب من ينكرها بوصفها بدعة محدثة ضلاله أن ينسبه إلى الكفر والمرور من الدين بقوله : فلان يبغض الرسول ﷺ أو يكرهه ، لأنه لا يحب المولد أو يكره الاحتفال بالمولود ، وهو يعلم أن من يكره الرسول ﷺ أو لا يحبه يكفر بذلك بإجماع المسلمين ، ومن هنا كان قوله فلان يكره الرسول ﷺ تكفير له ، وتکفير المسلم لا يحل أبدا . ومع العلم أنه لا ينكر البدعة ولا ينهى عنها ومحذر منها إلا مؤمن وصالح أيضا ، فكيف يكفر أو يتهم بالكفر والعياذ بالله ، وكأن هؤلاء الغلاة في شأن هذه البدعة عمّوا عن قول الرسول ﷺ في حديث ابن عمر رضي الله عنهما المتفق على صحته البخاري ومسلم : « إذا قال الرجل لأخيه : ياكافر فقد باع بها أحدهما ، فإن كان كما قال ، وإن رجعت عليه » وصموا عن قوله ﷺ في حديث أبي ذر المتفق عليه أيضا : « من دعا رجلا بالكفر ، أو قال : عدو الله ، وليس كذلك إلا حار عليه » أي رجع عليه ما قاله من الكفر أو اللعن . إن هذا السلوك لشئ يدعو إلى العجب والاستغراب حقا إن من حق المسلم على المسلم أن يأمره بالمعروف إذا تركه وينهاه عن المنكر إذا ارتكبه ، فإذا قام المسلم بحق أخيه فأمره أو نهاه

(١) بإثبات صحة الدالين ، وهذا الإثبات عوض عن الضميرين المذكوريين ، إذا الأصل من بيده المال وكل يوم عيده

يمجازيه أخوه المأمور أو المنهى بأسوا جزاء وأقبحه ببنسبة إلى الكفر والعياذ بالله تعالى وهذا في الحقيقة عائد إلى سوء أحوال المسلمين ، وفساد قلوبهم وأخلاقهم بسبب بعدهم عن التربية الإسلامية ، التي هي قوام حياة المسلمين ، وسبب سعادتهم وكما هم . إذ قد انعدمت هذه التربية منذ قرون عدة وانعدم بينهم من يقوم بها فيهم مع شديد الأسف ، وهذه الأمة المحمدية حاجتها إلى التربية الروحية والخلقية أمس حاجاتها إليها ، إذ ما كملت في الصدر الأول ولا سعدت إلا عليها قال تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْمَيْنِ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُنَزِّلُهُمْ كِتَابًا وَالْحُكْمَةَ ، وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لِفْيِ ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ فتنزكية الرسول ﷺ لأصحابه هي تربية نفوسهم على الكمالات ، وأخلاقهم على الفضائل بما يغذوهم به يومياً من أنواع المعرف ويروضهم عليه من أنواع السنن والأداب حتى كملوا وظهروا . وقام بعده حواريه وأصحابه بتربية المسلمين في كل الأمصار والبلاد التي انتشروا فيها ، وخلفهم بعد وفاتهم تلامذتهم من التابعين ، وتابعى التابعين مع من بعدهم ، وسارت أمة الإسلام كاملة ظاهرة خيرة إلى أن انعدمت فيها هذه التربية وانعدم رجالها . فسادتها الفوضى والانقسام ، وتقاسمتها الأهواء والشهوات ، وتولى في يوم من الأيام تربيتها رجال ليسوا أهلاً لذلك فزادوا في سوء حالتها واضطرب امرها فكانوا كما قيل : ( ضغثاً على إبالة ) وأخيراً ما على إلا أن أنسح لآخر المسلم الذي أصر على هذه البدعة وعز عليه أن يتركها لاقتاعه بجوازها أو فائدتها ونفعها ، أو لطول ما اعتاد فعلها وألف إقامتها أنسح له أن يعذر أخيه المسلم إذا نهاه عنها أو انكرها عليه ؟ لأنه مأمور بذلك من قبل المحتف به صل الله عليه وسلم ، إذ قال « من <sup>(١)</sup>رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فليسانه فإن لم يستطع فيقلبه وذلك أضعف الإيمان » وبقوله : « لتأمرن بالمعروف <sup>(٢)</sup> ولننهن عن المنكر ، أو ليوش肯 الله أن يبعث عليكم عقاباً من عنده ، ثم لتدعنه فلا يستجيب لكم » إن المفترض في المسلم إذا أمره أخوه بمعرف أو نهاه عن منكر أو

(١) الآية من سورة الجمعة . ونظيرها من آل عمران : « لَقَدْ مِنَ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثْتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ إِلَيْهِمْ <sup>الآية</sup> .

(٢) رواه مسلم . رواه أحمد والترمذى وحسنه أرسطه : والذى نفسى بيده لتأمرن الع .

نصح له بفعل خير وترك شر أن يستجيب له ، أو يرد عليه رداً جيلاً كأن يقول جزاك الله خيراً لقد أديت واجبك معنـى . وأنا مبـتلى عـسى الله (أن يغـفو عـنـي) . أو يقول هذه بدـعة غـير أـنـي رأـيـت بـعـض أـهـل الـعـلـم أـقـرـهـاـوـأـعـمـل بـهـاـأـوـأـجـازـهـاـ، فـاتـبعـتـهـمـ وـإـنـي أـرـجـوـ أـنـ لـاـ يـؤـاخـذـنـاـ اللـهـ هـكـذـاـ يـنـبـغـيـأـنـ يـكـوـنـ الـسـلـمـونـ، لـاـ يـكـفـرـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ وـيـلـعـنـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ اـتـبـاعـاـ لـلـهـوـيـ وـتـعـصـبـاـ لـلـأـرـاءـ، وـغـلـوـاـ فـيـ الدـيـنـ غـيرـ الـحـقـ وـالـعـيـادـ بـالـلـهـ تـعـالـىـ منـ الشـقـاقـ وـالـنـفـاقـ وـسـوـءـ الـأـخـلـاقـ .

### إجحاف غير لائق

إن ما ينبعـيـأـنـ يـعـلـمـ وـيـقـالـ أـيـضاـ تـمـشـيـأـ مـعـ مـبـدـاـ الـانـصـافـ منـ (١)ـ النـفـسـ أـنـ أـكـثـرـ الـذـيـنـ يـقـيمـونـ حـفـلـاتـ الـمـولـدـ الـنـبـوـيـ الشـرـيفـ مـنـ الـسـلـمـينـ إـنـهاـ يـقـيمـونـهاـ حـبـاـ فـيـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ وـحـبـ الرـسـوـلـ دـيـنـ وـإـيـاهـانـ، وـحـبـ مـنـ يـحـبـ الرـسـوـلـ وـاجـبـ، فـلـذـاـ لـاـ يـصـحـ مـنـ الـسـلـمـ وـلـاـ يـنـبـغـيـ لـهـ أـنـ يـغـضـبـ أـخـاهـ الـسـلـمـ لـفـعـلـهـ بـدـعـةـ كـهـذـهـ قـدـ وـجـدـ أـكـثـرـ النـاسـ فـيـ بـلـادـهـ وـفـيـ الـعـالـمـ الـاسـلـامـيـ يـفـعـلـونـهـاـ، وـلـمـ يـحـمـلـهـ عـلـيـهـاـ، وـلـاـ دـفـعـهـ إـلـيـاهـاـ غالـباـ الـأـعـاطـفـةـ الـحـبـ لـنـبـيـهـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ وـالـرـغـبـةـ فـيـ التـقـرـبـ إـلـىـ اللـهـ تـعـالـىـ بـذـلـكـ . وـإـلـاـ كـانـ ذـلـكـ إـجـحـافـاـ غـيرـ لـائـقـ بـمـثـلـهـ .

وكـماـ لاـ يـصـحـ أـنـ يـغـضـبـهـ لـاـ يـصـحـ أـيـضاـ أـنـ يـصـفـهـ بـالـشـرـكـ وـالـكـفـرـ لـجـرـدـ اـحتـفالـهـ بـالـمـولـدـ أـوـ إـتـيـانـهـ الـحـفلـ إـنـ دـعـيـ إـلـيـهـ فـإـنـ مـثـلـ هـذـهـ الـبـدـعـةـ لـاـ تـكـفـرـ فـاعـلـهـاـ وـلـامـنـ يـحـضـرـهـاـ وـوـصـمـ الـسـلـمـ بـالـكـفـرـ وـالـشـرـكـ أـمـرـ غـيرـ هـيـنـ وـقـدـ تـقـدـمـتـ (٢)ـ الـاحـادـيـثـ فـذـلـكـ فـلـاـ غـلـوـأـيـاهـ الـسـلـمـ وـلـاـ إـجـحـافـ وـلـكـنـ الـعـدـلـ وـالـانـصـافـ، وـالـأـلـعـنـ بـعـضـنـاـ بـعـضـاـ وـخـسـرـنـاـ كـامـةـ تـهـدىـ بـالـحـقـ وـبـهـ تـعـدـلـ .

(١) جاءـ هـذـاـ فـيـ حـدـيـثـ عـمـلـيـ بـاسـرـ فـيـ كـتـابـ الـأـيـاهـ مـنـ صـحـيـحـ الـخـارـيـ، نـصـهـ: قـالـ عـمـارـ: ثـلـاثـ مـنـ جـمـعـنـ فـقـدـ جـعـ الـأـيـاهـ: الـانـصـافـ مـنـ نـفـسـكـ، وـبـذـلـ السـلـامـ لـلـعـالـمـ، وـالـانـفـاقـ مـنـ الـاقـتـارـ . ظـاهـرـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ الـوـقـفـ غـيرـ أـنـ رـوـيـ مـرـفـعـاـ .

(٢) نـعـتـ عنـوانـ غـلـوـشـاـنـ قـبـلـ صـفـحتـيـنـ .

إن ما يجب على المسلم حيال أخيه المسلم المترتب هذه البدعة « بدعة المولد » أن يعلمها حكمها الشرعى ، ثم يأمره برفع أن يتركها مبينا له أنه لا فائدة يجنيها منها لأنها بدعة وكل بدعة ضلاله ، والضلالة غير المداية . وأن أبي نهاء برفع كذلك ولا يكثر عليه من التشنيع والتقييع لفعله كيلا يحمله على العناد والمكابرة ، فيهلك ، ومهلك معه لتبسيه في إهلاكه . ويؤمذن يخسران معا ، إن المواجهة بالمكره كان النبي ﷺ يتحاشاها ، ويقول : ما بال أقوام يقولون كذا وكذا ويريدون أن يفعلوا كذا وكذا ..... لأن الطبع البشري هكذا لا يتحمل المواجهة بالمكره ، حتى ولو كان أتى المكره وفعله ، ورحم الله تعالى الإمام الشافعى إذ أثر عنه قوله : « من نصح أخاه سرا فقد نصحه ، ومن نصحه علينا فقد فضحه » :

هذا كله فيما إذا كانت البدعة المنهى عنها ليس فيها من اعمال الشرك وأقواله شيء ، وذلك كدعاء غير الله تعالى أو الاستغاثة به وكذب لغيره عزوجل أو قيام في خشوع من مظاهر العبادة لغير الله تعالى . وإنما هي إظهار الفرح بموالد الرسول ﷺ وإطعام الطعام شكرًا لله تعالى على نعمه الإسلام الذي بعث الله به نبيه محمدًا ﷺ . أو قراءة شيء من السيرة النبوية أو سباع بعض المذائع الخالية الفاظها من الشرك والغلوف المدح ولا احتلال فيها بين النساء والرجال ولا وجود منكر ، ولا ترك معروف كترك الصلاة أو تأخيرها عن وقتها .

أما إذا صاحب هذه البدعة شيء من الشرك في الأقوال أو الأفعال أو داخليها باطل أو فساد فإن على المسلم المنكر لها أن يشدد في الانكار ، ولا بأس أن يغفل في القول بحسب المنكر الموجود قوة وضعفا وعليه أن يطالب في إصرار بترك المنكر من شرك وغيره من المعاصي المحرمة ، ولو أدى ذلك إلى مقاطعة فاعله وهجرانه فقد كان السلف الصالح إذا رأى أحدهم أخاه يأتي منكره عليه فأن أصر عليه هجره حتى يتركه . وإن كان هناك فارق بيننا وبينهم ، وهو أن المقاطعة اليوم لا تنفع لأنها لا تكون كاملة بحيث تؤثر على الأخ المقاطعه هذا فترك الهجران معبقاء دعوة الأخ ومراوحته على فعل ما ترك من الواجب ، أو ترك ما ارتكب من المحرام

## أجدى وأنفع .

وخلصة القول في هذا أن بدعة المولد كثيراً ما تكون خالية من أفعال الشرك وأقواله . ومن فعل المحرمات ففي هذه الحال ينكرها المسلم على إخوانه برفق ولين بعد تعليمهم حكمها الشرعى وترغيبهم في ترك البدع مطلقاً . لأنهم ما فعلوها إلا بداعي الإيمان والرغبة في الأجر فيراعى مقاصد الناس ويعاشر أعمالهم وهذا من الحكمة المأمور بها المسلم في أمره بالمعروف ونبهه عن المنكر .

أما في حال وجود شرك أو باطل أو فساد أو شر مصاحب لهذه البدعة فإن الانكار يكون بحسبه شدة ويسراً قوة وضعفاً . ولتكن الرائد في ذلك والحاصل عليه أداء حق الله تعالى وواجب نصح المسلمين ومساعدتهم على الاستقامة على دينهم ليكملوا ويسعدوا في الدنيا والآخرة . والله من وراء القصد وهو المستعان وعليه وحده التكلان .

---

## الخاتمة

لعل بعضنا من يقرءون هذه الرسالة قد يتساءلون قائلين : إذا كان المولد النبوى الشريف بدعة محمرة كسائر البدع لم سكت عنها العلماء وتركوها حتى ذاعت وشاعت وأصبحت كجزء من عقائد المسلمين ، أليس من الواجب عليهم أن ينكروها قبل استفحال أمرها وتأصلها ولم لم يفعلوا ؟؟

ونجيب الاخوة المتسائلين فنقول : لقد أنكر هذه البدعة العلماء من يوم ظهورها وكتبوا في ردها الرسائل ، ومن قدر له الاطلاع على كتاب المدخل لابن الحاج عرف ذلك وتحقق . ومن بين الردود القيمة رسالة الفاكهانى تاج الدين عمر بن على اللخمى السكندرى الفقيه المالكى صاحب شرح الفاكهانى على رسالة ابن أبي زيد القىروانى والتى سماها « المورد فى الكلام على المولد » وستثبت نصها في هذه الخاتمة غير أن الأمم فى عصور انحطاطها تضعف عن الاستجابة لداعى الخير والصلاح بقدر قوتها على الاستجابة لداعى الشر والفساد . لأن الجسم المريض يؤثر فيه أدنى أذى يصيبه ، والجسم الصحيح لا يؤثر فيه إلا أكبر أذى وأقواه ، ومن الأمثلة المحسوسة ، أن الجدار المتداعى للسقوط يسقط بهبة ريح أوركلة رجل . ولذا فلا يدل بقاء هذه البدعة وتأصلها في المجتمع الاسلامى على عدم إنكار العلماء لها ، وهامى ذى رسالة تاج الدين الفاكهانى نقدمها شاهدا على ذلك .

قال رحيمه الله تعالى بعد أن حمد الله وأثنى عليه بما هو أهل : [ أما بعد : فإنه قد تكرر سؤال جماعة من المباركين <sup>(١)</sup> عن الاجتماع الذى يعمله بعض الناس فى شهر ربيع الاول ويسمونه المولد : هل له أصل فى الشرع أو هو بدعة وحدث فى الدين ؟؟ وقد صدوا الجواب عن ذلك مبينا ، والإيضاح عنه معينا ، فقلت وبىالله التوفيق : لا أعلم لهذا المولد أصلا فى كتاب ولا سنة ، ولا ينقل عمله عن أحد من علماء الأمة الذين هم القدوة في الدين المتمسكون بآثار المتقدين ، بل هو بدعة أحدها المبطلون ،

<sup>(١)</sup> يعني به من يبارك الله منهم من المسلمين الذين يريدون أن يعبدوا الله باشرع ، لا بما ابتدع أهل الامراء .

وشهود نفس اعنى بها الأكالون بدليل انا إذا أدرنا عليها الأحكام الخمسة  
قلنا إما أن يكون واجباً أو مندوباً ، أو مباحاً أو مكرروها أو محurma . وليس  
هو بواجب اجماعاً ، ولا مندوباً ، لأن حقيقة المندوب : ما طلبه الشارع من  
غير ذم على تركه ، وهذا لم يأذن فيه الشارع ، ولا فعله الصحابة ، ولا  
التابعون ، ولا العلماء المتدينون فيها علمت ، وهذا جوابي عنه بين يدي  
الله تعالى إن عنه سئلت ولا جائز أن يكون مباحاً ، لأن الابتداع في الدين  
ليس مباحاً بإجماع المسلمين فلم يبق الا أن يكون مكرروها أو محurma ،  
وحيثنى يكون الكلام في فصلين ، والتفرقة بين حالين :

**أحدهما :** أن يعمله رجل من عين ماله لأهله وأصحابه في عياله لا  
يجاوزون في ذلك الاجتماع أكل الطعام ، ولا يقترون شيئاً من الآثار . هذا  
الذى وصفناه بأنه بدعة مكرروها وشناعة ، إذ لم يفعله أحد من مقتدى أهل  
الطااعة الذين هم فقهاء الإسلام ، وعلماء الأنام ، سرج الأزمنة ، وزين  
الأمكنة .

**والثاني :** أن تدخله الجنائية ، وتقوى به العناية حتى يعطى أحدهم  
الشيء ونفسه تتبعه ، وقلبه <sup>(١)</sup> يؤله ، ويوجعه لما يجد من ألم الحيف وقد قال  
العلماء : أخذ المال بالحياة كأخذة بالسيف <sup>(٢)</sup> ، ولا سيما إن انتصاف إلى  
ذلك شيء من الغلاء مع البطون الملائى ، والآلات الباطل من الدفوف  
والشبابات ، واجتماع الرجال مع الشباب المرد ، والنساء الفاتنات ، إما  
مختلطات بهم ، أو مشرفات ، والرقص بالتشنی والانعطاف ، والاستغراف  
في اللهو ، ونسيان يوم المخاف ، وكذلك إذا اجتمعن على انفرادهن  
رافعات أصواتهن بالتهريك <sup>(٣)</sup> والتطريب في الانشاد ، والخروج في التلاوة  
والذكر عن المشروع ، والأمر المعتمد ، غافلات عن قوله تعالى : « إن  
ربك لبلي صاد » وهذا الذي لا يختلف في تحريميه اثنان ، ولا يستحسن  
ذوو المروءة الفتىان ، وإنما يحلو ذلك لنفوس موتى القلوب ، وغير المستقلين  
**من الآثام والذنوب** . أنهم يرونها من العبادات لامن الأمور المتكررات

(١) يدل هذا التعبير أنهم كانوا يجمعون المال من الناس باسم المولى ، وهو كذلك إذ مازال المولى الذى نقام على الأولياء إلى اليوم  
يجمعون المال من عموم الناس للحصول على بركة الولى وشفاعته .

(٢) بالقوة والكره . وقالوا ما أخذ بوجه الحياة فهو حرام .

(٣) طلبت معنى هذا اللقط فى المعجم فاعانى ولعله من القاطن المجنون

المحرمات فإننا لله ، وإننا إليه راجعون . بدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ  
ولله در شيخنا القشيري حيث يقول فيها أجزناه :

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| المعروف في أيامنا الصعبية | قد عرف المنكر واستنكر الـ |
| وصار أهل الجهل في رتبة    | وصار أهل العلم في ورطة    |
| ساروا به فيما مضى نسبة    | حددوا عن الحق فيما للذى   |
| والدين لما اشتدت الكربة   | فقلت للأبرار أهل التقى    |
| توبتكم في زمن الغربة      | لا تنكروا أحوالكم قد أنت  |

ولقد أحسن الإمام أبو عمرو بن العلاء حيث يقول : لا يزال الناس  
بخير ما تعجب من العجب . هذا مع أن الشهر الذي ولد فيه الرسول ﷺ -  
- هو ربيع الأول هو بعينه الذي توفي فيه فليس الفرح فيه بأولي من الحزن  
فيه ، وهذا ما علينا أن نقول ، ومن الله نرجو حسن القبول .

إلى هنا انتهت رسالة تاج الدين الفاكهانى المسمى : « المورد في الكلام على المولد » ومن عجائب الحياة أن السيوطى وقد ذكرها في حاویه ومنه نقلناها حرفيًا قد حاول الرد عليها فلم يفلح فكان رده ساقطاً بارداً لأنَّه يجادل بالباطل ليحضر به الحق ، والعياذ بالله تعالى . وقد عرفت أيها القارئ شبهات السيوطى التي فرح بها ظاناً أنه قد استخرج لبدعة المولد أصلاً من الشرع وعرفت ردنا عليه بما ينير الطريق لطالبي الحق والراغبين في العيش عليه ، فلذا لا يضرك عدم اطلاعك على رد السيوطى المومى إليه ، فإنْ نظرت في شبهاته يغنىك عن النظر فيه . هذا وإن قرأت رسالتى هذه ولم يفتح لك فيها ، ومازلت حيران شاكراً في بدعة المولد أنها بدعة ضلاله . فأكثر من الدعاء التالى فإنَّ الله تعالى يقطع حيرتك ويلهمك الصواب ويهديك إلى الرشد ، وهو على كل شيء قادر ، وبالإجابة جدير . وهذا هو الدعاء :

« اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل  
فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب  
والشهادة أنت تحكم بين عبادك  
فيها كانوا فيه مختلفون  
اهدى لما اختلف فيه من  
الحق بإذنك ، إنك  
تهدى من تشاء  
إلى صراط  
مستقيم

\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*

\*\*\*

\*\*

\*

● ● الرسالة التاسعة

كمال الأمة في صلاح عقيدتها



## بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمة

الحمد لله الذي هدى بعد الضلال ، وأصلح بعد الفساد . والصلة  
والسلام على النبي محمد الشافع المشفع يوم العاد . وعلى آله الأجاد ،  
وصحابته الأنجاد .

وبعد فإن الفساد في الأرض منكر وقبيح وأشد قبحا منه ونكاية ما كان  
بعد الإصلاح

إن الذي يفسد في الأرض بعد إصلاحها تكون حاله كمن أتى إلى قصر  
قد تم بناؤه ، وارتفع منارة ، وأضاءت أنواره ، وعمره سكانه فهدمه عليهم  
فأهلتهم . أو كالذى يأتى إلى حديقة غناه قد التفت أشجارها ، وطاب  
ثمارها ، وفاح أريح أزهارها ، وسعد بها أهلها وروادها ، فيشعل فيها  
ناراً ، فتح سور رماداً ، أو يغور ماء سقياها فتسوى أزهارها وتيسى  
أشجارها ، وتتقلص ظلاتها ، وتعود قفرأً موحشاً أو بداء مشمساً ، لا ظل  
بها ولا ماء ، ولا شجر ولا زهر ولا ثمر .

إن هادم القصر بعد بنائه ، ومحرق الحديقة بعد إزهارها وإثمارها وإن

كان أقبح جُرماً من يهدم خربة من الخرائب ، أو يشعل النار في زريبة من الزرائب ، فإن من يأتي بلاداً قد ظهرت عقائد أهلها من الشرك والضلالات ، وسلمت عباداتهم من البدع والمنكرات فينشر بينهم الاعتقادات الفاسدة الباطلة ويزورث فيهم البدع المفسقة والمكفرة هم - والله - أقبح جرماً وأكبر إفساداً من هاًدم القصر بعد إشادة بنائه ، ومحرق الحديقة بعد إزهارها وإثمارها .

وذلك لأن الأوَّلِينَ أفسدا مالاً وهو أفسد قلوبنا وعقولاً ورجالاً .

وشتان ما بين من يفسد المال وبين من يفسد القلوب والعقول والرجال هذا وقد شاء الله تعالى أن يناؤني أحد تلامذتي كتاباً<sup>(١)</sup> رأه عجباً فيما قد حوى من الأباطيل ، وما اشتمل عليه من التضليل ، ومن المؤسف جداً أن يكون الكتاب لأحد علماء هذه الديار التي قد نعمت زماناً غير قصير بطهارة العقيدة ، وسلامة العبادة ، وصلاح الحال والشأن .

فرأيت أن من واجب النصيحة أن أكتب كلمة موجزة قصيرة في بيان عظم جرم من يفسد في هذه البلاد السعودية بعد أن أصلحها الله تعالى بدعة ابن عبد الوهاب ، ودولة ابن سعود رحمهما الله تعالى وجزاهما عن الإسلام وال المسلمين خير الجزاء . ول يكن موضوعها : شرح آية : ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها . حيث يمكن التنبيه إلى ما جاء في الكتاب المذكور آنفاً من عظام الأمور الباطلة والمعتقدات الفاسدة ، وإن كنت لم استوف التنبيه عليها كلها فقد نبهت إلى أخطرها وشرها . والله أسمى أن يتوب على صاحبها ، وأن ينجنب المسلمين شرها وخطرها فيحفظ لهم عقائدهم من الزيف والضلالة ، وعبادتهم من الفساد والبطلان ؛ إذ في ذلك عصمة أمرهم ، وبه نجاتهم وفوزهم . . . اللهم آمين .

(١) اسم الكتاب : النخادر .

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم  
﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا . . . ﴾

الشرح :  
موقع الآية من القرآن الكريم :

قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾ هو بعض آية من سورة الأعراف ، ونصها الكامل هكذا : ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ، وادعوه خوفاً وطمئناً إِن رحمة الله قریب من المحسنين ﴾ الآية : ٥٦

من المخاطب بهذه الآية ؟

لا شك أن المخاطب بهذه الآية الكريمة : أمة نبينا محمد ﷺ بقسميها : أمة الإجابة ، وأمة الدعوة . ما المراد بالفساد المنهى عنه في الآية ؟

إن الفساد ضد الإصلاح ، ويكون في العقائد والعبادات ، والأحكام ، والأخلاق ، والأداب ، كما يكون في الإنسان ، والحيوان ، والنبات ، والمعادن أيضاً . وهذا بيان ذلك :

**الفساد في العقائد :** يكون بتورث العقائد الشركية في النفوس ، ودعوة الناس إليها ، ونشرها بينهم ، وتزيينها لهم ، وتحبيبها إليهم .

**وفي العبادات :** يكون بالدعوة إلى تركها ، وإهامها ، والتزهيد فيها ، وشغل الناس عنها . كما يكون بإفسادها بالإحداث فيها ، وإدخال أنواع من الشرك والبدع عليها .

**وفي الأحكام :** يكون بتعطيلها ، والاستعاضة عنها بغيرها مما هو ليس

من شرع الله تعالى . كما يكون بتحريفها وآخرتها عن مدلولها بالتفسيرات الباطلة ، والتأولات بعيدة عن مدلولها ، ومراد الله تعالى رسوله منها .

**وفي الأخلاق :** يكون بالتفير من الفاضلة الحسنة منها ، وتبغيضها إلى النفوس بضرورب من المكر والخيل ، وإحلال العادات السيئة ، والأخلاق الرذيلة محلها ، وذلك مثل الكذب المنافي للصدق ، والخيانة المنافية للأمانة ، والوقاحة المنافية للحياء والخشمة ، واللؤم المنافي للكرم ، والعجلة المنافية للأناة ، والضجر المنافي للصبر .

**وفي الأداب :** يكون بالعربدة والقحة ، والتفحش والبذاء المنافية للعفة والحياء والتجمل والاحتشام .

**ويكون الفساد :** في الإنسان بامتيازه ، والغض من شرفه ، والإمساس بكرامته . كما يكون بضربه أو كسر عضو من أعضائه أو فساد جارحة من جوارحه أو تعطيل وظيفتها ، أو قتله وإزهاق روحه ، كما يكون بإفساد عقله ، وذلك بإسکاره أو تخديره ، أو سحره ، وما إلى ذلك مما يغسل إدراك الإنسان ، وفهمه . وقوّة تمييزه بأى ضرب من ضروب الإفساد العقلي .

**ويكون الإفساد :** في الحيوان بتعطيل منافعه كقطع نسله ، أو قتله وإزهاق روحه .

**ويكون في النبات :** بقطع أشجاره ، أو إحراق محاصيله ، أو بمنع الماء عنه ليذوى وبهلك ، كما يكون بترك العناية به في غرسه ، وسقيه ، وجنيه ، وجداده ، وحصاده ، إذ كل ذلك من إفساده وإهلاكه .

**ويكون الإفساد :** في المعادن بعدم استخراجها ، وتعطيل منافعها ، وبالحيلولة دون حفرها والتنقيب عنها . كما يكون بمنع تصديرها ، وبيعها إلى من يُصنّعها ، أو يسوقها ؛ ليتّفع بها ، وينفع غيره بها ، كما يكون أيضاً باستخدامها فيما يضر الإنسان ولا ينفع بأى نفع من أنواع النفع

الخاص أو العام .

هذا . . . وما المراد بالأرض المنهى عن الإفساد فيها في الآية ؟

والجواب : أنها كل أرض دخلها الإسلام فآمن أهلها بعد كفر ، ووحدوا بعد شرك ، وعزوا بعد ذل وشرفوا بعد مهانة ، وأمنوا بعد خوف ، واتحدوا وتنظموا بعد فوضى واختلاف ، وطهروا وكملاوا بعد خبث ونقصان .

وما معنى قوله في الآية ﴿ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾ ؟

معناه أن البلاد الإسلامية كانت قبل دخول الإسلام إليها واعتنق أهلها له ، كانت فاسدة في عقائدها ، وعباداتها وأحكامها وأخلاقها وأدابها فأصلحها الله تعالى بالإسلام أى عقائده ، وشرائعه ، وقوانينه وأدابه وأخلاقه ؛ ولذا فكل من عمل في ديار الإسلام بغير ما جاء به الإسلام فهو مفسد في الأرض بعد إصلاحها يشهد لصحة هذا قول ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية إذ قال : « إن الله تعالى بعث محمداً إلى أهل الأرض وهم في فساد فأصلحهم الله به فمن دعا إلى خلاف ما جاء به محمد عليه السلام فهو من المفسدين في الأرض »

## هل استمرار الإصلاح شرط في عدم الفساد؟

نعم ، إذ إفساد الصالح أقبح شرعاً وعقولاً من إفساد الفاسد ، وسواء بإطالة مدة فساده ، أو بالزيادة فيه . وبالامثلة التالية تتضح هذه الحقيقة وتتأكد إن شاء الله :

١ - دار كفر لم يدخلها الإسلام ولم تعمل به كفرنسا أو ألمانيا يفتح فيها إنسان مصنعاً لصنع التمايل ، أو بنكاً للربا ، أو مرقصاً للنساء ، أو حانوتاً لبيع الخمر والمخدرات . إن هذا العمل قطعاً فاسد غير صالح ، ولكن كونه في دار فساد لم يصلحها الله تعالى بالإسلام لا يستنكر كثيراً ، ولا يستنصح ، كما يستنكر ويستنصح لو قام به إنسان في بلد إسلامي كتركيا أو باكستان ، أو مصر أو السودان ، وذلك لأن هذه الديار قد سبق أن أصلحها الله تعالى بالإسلام ، وظهرها من مثل هذه المفاسد والرذائل ، وذلك بشرائعيه وقوانينه وأحكامه ، فمن أحدث فيها شرًّاً أو فساداً فقد أفسد فيها بعد إصلاحها .

٢ - لو أن العمل الفاسد المذكور في المثال السابق قد قام به إنسان في البلاد السعودية ففتح مصنعاً أو معرضًا لصنع الصور والتمايل وبيعها والاتجار فيها ، أو فتح بنكاً للربا ، أو داراً للهو والغناء فإن عمله يستنكر أكثر ، ويستنصح أشد ، ويستوجب فاعله لعنة الله ومقته وغضبه ، وذلك لأن البلاد السعودية قد أصلحها الله تعالى بحكم آل سعود بتطبيقهم فيها شرع الله . وإنفاذ أحكامه في أهلها فصلحت بعد فساد ، فمن جاء بعمل فيها بما يخالف شرع الله تعالى ودين الإسلام ، فقد جاء ليفسد فيها بعد إصلاحها ، وهذا عين ما نهى الله تعالى عنه في هذه الآية التي نشرحها ونبين معناها . ومراد الله تعالى منها وهي قوله جل ذكره : ﴿وَلَا تفسدوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا﴾ .

## هل العمل بالفساد إفساد؟

... نعم ، إن العامل بالفساد كمروجه والداعي إليه كلّاًهما مفسد في الأرض بعد إصلاحها ؛ إن آخذ الربا في الاثم كمعطيه ، ومقتنى الصور والتأثيل كصانعها وبائعها ، وشارب الخمر كبائعها ، والراضي بتعطيل أحكام الشرع كمعطلها ، الجميع مذنبون آثمون وإن تفاوتوا في عظم الجرم ، وأثره في النفوس والجزاء عليه يوم الجزاء .

### هل الإفساد المباشر كغير المباشر؟

والجواب عن هذا السؤال لا يختلف عن السابق وهو أنه لا فرق بين من يباشر الإفساد وبين من لا يباشره إذا كان راضيا به ساكتا عنه وهو قادر على تغييره وإنكاره بقول أو عمل ، ثم لا يغير ولا ينكر ، والفساد يستشرى أمامه وينتشر .

إن سنة الله تعالى وحكمه في مثل هذا أن يؤاخذ فاعل الفساد والراضي به الساكت عنه معاً . قال تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَا تَصِيبُنَّ إِلَيْكُمْ الَّذِينَ ظَلَمُوكُمْ خَاصَّةً ۚ ۝ وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ فَلِمَّا نَسِوا مَا ذَكَرَ وَبِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السَّوْءِ ۖ وَأَخْذَنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعِذَابٍ بَشِّيْسَ بِهَا كَانُوا يَفْسِقُونَ ۝ .

وتعليل هذه السنة أو تحليلها هو أن السكت عن الفساد والإفساد بعدم مقاومتها من شأنه أن يشجع العاملين بالفساد على مواصلته كما يغرى غير العاملين به أن يعملوا به ، وبذلك يكثر ويعم جميع الأمة ومرافق الحياة فيها فإذا عم وشمل كل الأمة أهلك العامة والخاصة معاً .

ومثال هذا الجسم البشري إذا مرض فإنه إذا عولج بعنابة وخبرة حصل له البرء والشفاء بإذن الله تعالى ، وإذا أهمل وترك للمرض ينخر في جسمه ويستشرى فيه فإنه لا يلبيث أن يهلك لا محالة حسب سنة الله تعالى .

ومن هنا وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتعيين على كل فرد

(١) الآية من سورة الأنفال .

صالح لذلك أن يقوم به استجابة لقول الرسول ﷺ : « من رأى منكم منكراً فليغیره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فقلبه . وذلك أضعف الإيمان » .

لقد دل هذا الحديث الصحيح الذى أخرجه مسلم في صحيحه أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من الإيمان . وأن التغيير لازم بحسب حال الفرد المسلم قوة وضعفاً ، وإن آخر موقف الإنسان المؤمن أن ينكر المنكر بقلبه . والإنكار بالقلب هو كراهية المنكر وعدم الرضا به ، لأن الإنسان حسب طبعه إذا لم يكره الشيء أحبه . وإذا أحبه رضي بوجوده ، ودافع عنه وحماه ، وبذلك يصبح الراضى بالمنكر الساكت عنه كفاعله سواء بسواء ، يستوجبان العقوبة معاً .

وهذا - ويعلم الله - إنى لخائف من ظاهرة سكوت مواطنينا في هذه الديار السعودية التي أصلحها الله تعالى بالحكم الإسلامي على يد عبده « عبد العزيز » وأولاده حفظهم الله تعالى وحفظ بهم دينه وحرمه وكتابه وأولياءه آمين .

إن ظاهرة ترك الصلاة بين مواطنى هذه الأمة أصبحت معروفة كغيرها من ظواهر بدو الشر والفساد كتخلى بعض النساء عن الحجاب وكالتعامل بالربا ، والإسراف في سماع الأغانى والمزامير ، والسهر الطويل على الأفلام المحرمة بواسطة آلة « الفيديو » ، وأخطر من ذلك وجود دعوة إلى الشرك والخرافة والضلالة في أرض التوحيد التي طالما عاشت دون سائر بلاد المسلمين نقية ظاهرة من كل مظاهر الشرك والبدع والخرافات بفضل الله تعالى ، ثم بفضل إقامة « عبد العزيز » دولته على مبدأ التوحيد الخالص ، والتابعه لرسول الله ﷺ دون من سواه ، فكان علمها يحمل كلمة لا إله إلا الله ، محمد رسول الله . إعلاماً منه أنه لا يبعد في أرض يطللها هذا العلم إلا الله ، ولا يتبع فيها إلا رسول الله ﷺ .

وإن قيل ما هو مظهر هذه الدعوة إلى الشرك والبدع والضلال ؟ قلنا على

سبيل المثال : كتاب الذخائر . فقد حل هذا الكتاب المطبوع المنصور راية الدعوة إلى الشرك والضلال . وهذه خمس عشرة مسألة شركة محضة أو داعية إلى الشرك محضة عليه نذكرها تعليماً وتحذيراً نقلناها من الكتاب المذكور والله من وراء القصد :

الأولى : ما جاء تحت عنوان : أحسن الصيغ للسلام على رسول الله ﷺ . إذ جاء فيه قوله : واسف عن يارسول الله . وقوله : نحن وفكك يارسول الله جثناك . . . فاستغفر لنا ، واسف لنا عند ربك ، واسأله أن يمن علينا بسائر طلباتنا . . .

قوله فاستغفر لنا ، واسف لنا ، واسأله أن يمن علينا هو طلب دعاء وطلب مسألة من رسول الله ﷺ ، ورسول الله غير الله قطعاً ، فكيف تخل مسألة ودعاة غير الله تعالى ؟ ألم يكن هذا شركاً صراحاً يعبدون الله ؟ ! إنه دعا غير الله ، والله يقول : « وأن المساجد لله فلا تدعون مع الله أحداً ». إن دعاء غير الله يجامع المسلمين شرك في عبادة الله ، والدعاء هو العبادة ونحوها .

كيف يحمل لأحد أن يقف على قبر رسول الله ﷺ ويدعوه ويطلب منه لو كان هذا جائزأً لم مافعله أحد من أصحابه أو آل بيته ، لم مافعله التابعون أو تابعوهم من أهل القرون المفضلة ؟

نعم لم يفعلوه لأنه الشرك بالله عز وجل في أعظم عبادة وهي الدعاء . . .

لقد أصابت أصحاب رسول الله ﷺ رزايا كثيرة ، ونزلت بهم من وشدائد صعبة وكذا التابعين من بعدهم ، ولم يتوثر عن أحدهم أنه وقف على قبر رسول الله ﷺ وسأل حاجته ، أو شكا إليه ما يجده من هم أو كرب ، أو استغاث به على عدو ، أو طلب منه أن يسأل الله تعالى له نصراً أو تائیداً ، أو مغفرة لذنب ، أو شفاعة يوم القيمة ، كل ذلك لأنهم يعلمون أن سؤال غير الله تعالى شرك وكفر .

نعم ، إن رسول الله ﷺ كان يسأل ويعطى ويستغفر للمؤمنين أيام حياته في دار التكليف والعمل .

أما بعد التحاقه بالرفيق الأعلى فإن سؤاله ظلم له وأذية ، وهدم لأصل التوحيد الذي جاهد في سبيل إقراره ثلاثة وعشرين سنة . فكيف يحيي نفسه من يدعى العلم أن ينصب نفسه داعية هدم مابناه رسول الله يعبد الله

وخلالصة القول في هذه المسألة أن صاحب الذخائر بدعائه رسول الله ﷺ ويسؤله إياه قد ظلم وأشرك وفي نفس الوقت قد فتح للناس بباب الشرك والعياذ بالله تعالى ؛ إذ ما استغاث الناس بالأولياء ولا نذروا لهم النذور ولا ذبحوا لهم ولا على قبورهم إلا على مثل قول صاحب الذخائر وتحبيذه الاستغاثة والدعاء وطلب الحاجة من غير الله تعالى ، وهو الشرك الذي ما بعث الله تعالى رسوله محمداً وإنواده من الأنبياء والمرسلين إلا لمحاربتهم ، وصرف الناس عنه ، إذ قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ .

**والطاغوت :** كل ما صرّف وجه المرء وقلبه ولسانه عن الله تعالى ، بالتجهيز إليه ، وتعليق القلب به ، وذكره وسؤاله رغبة إليه أو رهبة منه .

**الثانية :** عناته بصلاة الفاتح وشرحه لألفاظها .

إن عناته صاحب الذخائر بشرح ألفاظ صلاة الفاتح إقرار واضح منه بها ، وتحبيذ لها ، ودعوة إليها وإلى طريقة أصحابها ، فهو إذاً بهذا أصبح داعية كفر وضلال في ديار التوحيد والإيمان .

إن صاحب الذخائر يعرف كما نعرف نحن أن الطائفة التجانية تفضل صلاة الفاتح المبدعة للتضليل وصرف الناس عن مصدر كلامهم وهدایتهم القرآن الكريم ، إذ فضلوا الصلاة الواحدة منها على ستين ألف ختمة من القرآن ، وفضيل كلام المخلوق على كلام الخالق كفر بإجماع المسلمين .

(١) الآية من سورة النحل .

إن صاحب الذخائر يعرف كما نعرف نحن أن صلاة الفاتح يقول وأضعوها ومزوجوها للتضليل والفتنة : إن الرسول ﷺ قد شافه بها الشيخ يقطة لا مناماً وعلمه إياها لتكون صلاة خاصة بالطائفة التجانية . وصاحب الذخائر يعتقد كما نعتقد نحن وسائر علماء الإسلام أن الرسول ﷺ ما خرج لأحد بعد موته ، ولا علم أحداً من أمته بعد موته شيئاً لم يعلمه أمته في حياته ، وأن دعوى مشافهة التجانى أو البكرى للنبي ﷺ بقطة دعوى باطلة وكذب محض ، وافتراء ممقوت . وإن لازم اعتقاد صحة صلاة الفاتح كفر بواح عليه ألف برهان وبرهان وبيان ذلك :

١ - الكذب على رسول الله ﷺ بأنه خرج إلى الدنيا بعد موته وشافه الشيخ وأعطاه صلاة الفاتح والكذب على رسول الله ﷺ كتكذيبه كلاماً كفراً بالعبد والعياذ بالله تعالى .

٢ - أن الرسول ﷺ كتم هذه الصلاة ولم يبلغها الأمة عدة قرون ، ثم بلغها بعد ذلك ، ونسبة الكتمان إلى الرسول ﷺ كفر بإجماع المسلمين .

٣ - تفضيل الفاتح على القرآن وهو تفضيل لكلام المخلوق على كلام الخالق عز وجل وهو كفر بالإجماع .

وأخيراً فمن هو الشيخ التجانى صاحب الفاتح الذي يتشرف صاحب الذخائر بسيادته عليه ؟ إذ يقول قال سيدى في أمثاله كالبكرى والهيتى والنبهانى ؟ إنه - التجانى - أكفر رجل ظهر في عصره ، وأكبر دجال مبطل عرفته الدنيا في أيامه وهذا بيان ذلك :

جاء في كتاب الطائفة التجانية « جواهر المعانى » على لسان الشيخ وبالحرف الواحد ما يلى :

● إن الفيوض التى تفيض من ذات سيد الوجود تتلقاها ذوات الأنبياء ، وكل ما فاض ويز من ذوات الأنبياء تتلقاها ذاتى ، ومنى يتفرق على جميع الخلق من نشأة العالم إلى النفح في الصور فـأى كذب ياعباد الله وأى تدجيل وتضليل أعظم من هذا الكذب

## والتدجيل والتضليل ؟

إنه كذب على الله تعالى وعلى رسول الله ﷺ وعلى أمة الإسلام والبشرية جماعة .

إنه قول على الله بدون علم ومن أعظم المفاسد القول على الله تعالى بدون علم . فقد ذكر تعالى أصول المفاسد في آية الأعراف وختمنها بأعظمها : ﴿ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾

وآخر

● إذا جمع الله يوم القيمة الخلق ينادي في الموقف مناد بأعلى صوته بحيث يسمعه كل من في الموقف :  
يأهل المحشر هذا إمامكم الذي كان مددكم منه . فـأـىـ كـذـبـ وـتـضـلـيلـ أـعـظـمـ مـنـ هـذـاـ ؟

فـمـتـىـ كـانـ التـجـانـىـ يـمـدـ الـخـلـائـقـ ،ـ وـبـهـاـذاـ كـانـ يـمـدـهاـ ؟ـ إـنـ هـذـاـ الـذـىـ يـقـولـهـ دـعـوـيـ رـبـوـيـةـ وـاضـحـةـ صـرـيـحةـ وـأـىـ كـفـرـ أـعـظـمـ مـنـ اـدـعـاءـ الـرـبـوـيـةـ لـلـخـلـقـ ؟

وثالث . . . .

● روح النبي ﷺ وروحى هكذا مشيرا بأصعبيه السبابية والوسطى ، روحه ﷺ تمد الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام وروحى تمد الأقطاب والعارفين والأولياء من الأزل إلى الأبد  
أى كذب وكفر ودجل أعظم من هذا يعبد الله إنه لم يزد صاحب هذا القول على أن ادعى الربوبية والقيومية والحياة الأزلية الأبدية . أعوذ بالله من هذا الكفر القدر الوسخ .  
وافضح مما سبق قوله :

● قدمـاـيـ هـاتـانـ عـلـىـ رـقـبـةـ كـلـ وـلـىـ اللـهـ مـنـ لـدـنـ آـدـمـ إـلـىـ النـفـخـ فـالـصـورـ ؟ـ وـمـنـ الـعـلـمـ بـالـضـرـورةـ أـنـ عـامـةـ الـأـنـبـيـاءـ وـالـرـسـلـ وـسـائـرـ الـحـوـارـيـنـ وـالـأـصـحـابـ مـنـ أـشـرـفـ الـأـوـلـيـاءـ وـخـيـارـهـمـ ،ـ وـمـعـنـىـ هـذـاـ أـنـ التـجـانـىـ رـجـلـاهـ -

قطعها الله - فوق كل رقاب الأنبياء والمرسلين من آدم إلى خاتمهم محمد ﷺ . اللهم إنا ننربأ إليك من هذا الكفر والدجل ومن كل من يقره ويدعو إليه كصاحب الذخائر .

وأخيراً قوله :

● أعيار الناس كلها ذهبت مجاناً إلا أعيار أصحاب الفاتح لما أغلق ، فقد فازوا بالربح دنيا وأخرى ولا يشغل بها عمره إلا السعيد . وبعد : فهل بعد معرفة لازم صلاة الفاتح ، ومعرفة من هو صاحبها يجوز لمسلم يحترم عقله ودينه أن يدعوه إلى هذه الصلاة بتحبيذها وشرح ألفاظها والعنابة بها ؟

اللهم لا ، إلا أن يكون داعية فتنة وضلال بين المسلمين . والعياذ بالله تعالى .

والثالثة : فأنت باب الله

هذا عنوان في كتاب صاحب الذخائر وضعه ليذكر تحته قصيدة شركة للبكرى المصرى ليتخد من الفاظ الشرك والكفر الواردة فيها دليلاً على جواز دعاء النبي ﷺ وسؤاله عند قبره ، وفي كل مكان ، والعياذ بالله من الضلال وأهله .

و قبل أن نورد بعض أبيات القصيدة الحاملة للشركة الداعية إليه ، نسأل : هل يجوز إطلاق لفظ باب الله على الرسول ﷺ ؟ إن إضافة أي شيء لله تعالى لا يجوز إلا بتجويز الوحي الإلهي له ، إذ ليس من حق أي أحد أن يضيف لله تعالى أو ينسب إليه شيئاً لم يضفه أو ينسبه هو تعالى إلى نفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ . وعليه فهل ورد في الكتاب أو السنة أن الرسول باب الله ؟

والجواب لم يرد هذا للغرض فقط في كتاب<sup>(١)</sup> ولا سنة ، ولم يعرفه سلف هذه الأمة . فكيف إذاً يقرره صاحب الذخائر ويجعله عنواناً في كتابه لينشر

(١) نعم ورد لفظ باب الله على لسان غلاة الشيعة وكبار الزنادقة الباطلتين حيث أطلقوا على أحد رومائهم من غلاة الكفر باب الله ، وهو البهاء لعنه الله تعالى .

## تحتها الكفر الصراح ؟

إن صاحب الذخائر بالتأمل الدقيق في كتابه «الذخائر» يظهر للتأمل البصير أن الرجل يحمل روح النعمة والتحدي للسلفيين والإمعان في إغاظتهم ، وإلا فقل لى بربك ماحله على نشر الكفر والضلاله بهذه الصورة الشوهاء إلى حد أنه يتعمد اختيار هذه اللفظة [أنت باب الله] فيجعلها عنواناً بارزاً وينشر تحتها الشرك الصراح . والعياذ بالله تعالى . وهذه بعض أبيات قصيدة البكري التي قال فيها صاحب الذخائر : إنها مجرّبة لقضاء الحوائج ، وحدد لها وقتاً تقال فيه وهو آخر الليل ، وطلب من قائلها أن يكرر منها البيت الشركي التالي :

فعجل بإذهاب الذى أشتكتى  
فإن توقفت فمن ذا أسئل ؟

وهو يعني بذلك قطعاً غير الله تعالى . واقرأ الأبيات يا عبد الله لتأكد من صحة ذلك :

|                         |                         |
|-------------------------|-------------------------|
| أناه من غيرك لا يدخل    | فأنت باب الله أى امرىء  |
| فهو شفيع وأيناه يقبل ؟  | فلذ به من كل ما تشتكى   |
| فإنه المرجع والمؤمّل    | وحط أحمال الرجا عنده    |
| أظفارها واستحکم العضل   | وناده إذ أزمة أنشبت     |
| فإن توقفت فمن ذا أسال ؟ | فعجل بإذهاب الذى أشتكتى |

بأدئني تأمل لمحتوى هذه الأبيات الشركية يرى أن المقرر لهذه القصيدة ، إنما يقرر بصرامة اللياذ بغير الله تعالى ، ودعاه ، ووضع الرجاء بساحته ، ونداءه وطلب تفريج الكرب منه ، ومثل هذا لا يكون من عارف بالله عز وجل ، ولا يصدر عن مؤمن يعتقد عقيدة التوحيد ، وإنما كيف ينادي من لا يسمعه ولا يراه ولا يقدر على إعطائه أو إنجائه ، ويقول له عجل بإذهاب الذى أشتكتى ، فإن توقفت فمن ذا أسال ؟

أعمى عن الله تعالى فلم يره ، أم كفره فلم يذكره ؟

وأخيراً إن قصيدة البكري هذه بما حملت من ألفاظ الشرك والكفر لا يقرها ويدعو إلى قراءتها لقضاء الحاجات في الأسحار الوقت الذي ينزل فيه رب العزة والجلال إلى سماء الدنيا ويقول : هل من سائل فأعطيه سؤاله ؟ هل من داع فأسجيب له ؟ ويقول في قائلها : القطب الكبير سيدى محمد ابن الحسن البكري المصري إلا عبد يمعن في التضليل ونشر الشرك بأى ثمن ولو كان بحشر نفسه في زمرة المشركين وهو يعلم ذلك ويوقن به .

#### الرابعة : جواز طلب الشفاعة منه

هكذا جاء هذا العنوان في كتاب الذخائر يحمل طابع التضليل ؛ إذ لم يبين وقت طلب الشفاعة منه بعلبة واكتفى بذلك حديث أنس رضي الله عنه عند الترمذى وهو حديث أعلم الترمذى بالغرابة مع معارضته لحديث عائشة في الصحيح . ونص حديث الترمذى : « سالت رسول الله بعلبة أن يشفع لي يوم القيمة فقال أنا فاعل . وسألته قائلا : أين أجدك ؟ فقال عند الصراط » . . . . الخ . . . وهذه المواطن الثلاثة التى جاءت في حديث عائشة رضي الله عنها حيث قالت : فهل تذكرون أهليكم يوم القيمة يارسول الله ؟ فقال في ثلاثة مواطن فلا :

والموطن الثالث هى عند الصراط ، والميزان ، وعند تطاير الصحف التى فيها أعمال العباد . فدل ذلك أن صاحب الذخائر يصلل ويغالط ليجيز طلب الشفاعة من الرسول بعلبة عند قبره ، وهو أمر مجمع على تحريمه وبطلانه ؛ إذ الشفاعة لا تطلب إلا من الله تعالى ؛ لأنه لا يشفع أحد إلا بإذنه ، ثم طلب الشفاعة من الرسول بعلبة كطلب الاستغفار منه كطلب أي شيء هو دعاء وسؤال لغير الله تعالى فلا يجوز أبداً لأنه من الشرك .

والسلفيون الذين هم محل نقاوة صاحب الذخائر لainكرون شفاعة النبي بعلبة يوم القيمة ؛ إذ هي ثابتة بالكتاب والسنّة ، وإنما ينكرون أذ تطلب في الدنيا من غير الله تعالى . ومن هنا جاء صاحب الذخائر يغالط ، فوضع العنوان المذكور مبهمًا ليس فيه متى نطلب الشفاعة ، وذلك من

أجل أن يقول : إن ما ينكره السلفيون من طلب الشفاعة من النبي ﷺ هو ثابت ، وطلب الشفاعة من النبي ﷺ جائز فيحمل الناس على الشرك ، بتضليله والعياذ بالله تعالى .

#### الخامسة : جواز التوسل بغير النبي ﷺ

إن من له أدنى إلمام بنفسية القوم يفهم من هذا العنوان : المعنى التالي : إذا كان التوسل جائزًا بغير النبي ﷺ فكيف ينكر السلفيون « الوهابيون » جوازه بالنبي ﷺ ويمنعونه ، وينسبون فاعله إلى الشرك ؟

والسلفيون أو الوهابيون كما يعبرون في خلواتهم و مجالسهم الخاصة لا ينكرون التوسل المشرع لا بالنبي ولا بغره ، بل هم يقولون بمشروعية التوسل ، وكيف لا ، والله تعالى يقول : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ الآية . . وإنما ينكرون الشرك وينددون به ويفعله ومعتقده والداعي إليه ، وهو دعاء الأموات والاستغاثة بهم وطلب الشفاعة وال حاجة منهم ، والإقسام بهم ، والذبح والنذر لهم ، والعكوف على قبورهم ونقل المرضى إليهم ، والتمسح بقبورهم وجدران وأبواب أضرحتهم إلى غير ذلك من أفعال الشرك التي يسميها القبوريون وسيلة واستشفاعاً وتبركاً .

وجاء كتاب الذخائر يدعو إليه بمثل هذه العناوين المضللة . والعجيب أن استدلال الذخائر على جواز التوسل بغير النبي ﷺ كان بمسألة توسل عمر بالعباس رضي الله عنها . وهي مسألة معروفة بين أهل العلم أخرجها أصحاب الصحاح والسنن . وخلاصتها : أن جفافاً أصحاب المدينة لانقطاع المطر وأضر بها حتى أصبح ذلك العام يسمى بعام الرماد ، فخرج عمر رضي الله عنه يستقي بال المسلمين ، فلما وصل إلى المصلى بدل أن يصلى هو بالناس أمر العباس أن يصلى بهم وذلك لكبر سنه وقرباته من رسول الله ﷺ وقال : اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبيك فتسقينا والآن نتوسل إليك بعم نبيك فاسقنا فاستجاب الله لهم فسقاهم والحمد لله .

والحادية دليل واضح على عدم جواز التوسل بالأموات حتى ولو كان الميت رسول الله ﷺ إذ عمر لم يتول برسول الله ﷺ لما كان ميتاً وتوسل بالعباس لأنَّه حي يصل ويدعوه هم يؤمنون كما كان رسول الله ﷺ يدعو لهم يؤمنون ويستجيب الله تعالى لهم ويسيِّهم بفضله ورحمته وكرامته لنبيه ﷺ .

والآن فهل السلفيون ينكرون التوسل بدعاة الرجل الصالح وصلاته ؟ الجواب لا .

إذاً فما مقصود صاحب الذخائر عند ماكتب : جواز التوسل بغير النبي ﷺ مستدلاً بتوسل عمر بالعباس رضي الله عنها ؟ إن مقصوده : ماسبق أنَّ بناه : الدعوة إلى التوسل بالأموات ، وذلك بدعائهم والاستغاثة بهم والذبح والنذر لهم بحجَّة أنَّهم أحياء في قبورهم ؛ إن التوسل بالأحياء لاختلاف في جوازه بين المسلمين . وبهذا كان كتاب الذخائر داعية شرك وضلاله . وتمويه العناوين وتضليلها لا يخفى الحقيقة بحال .

السادسة : ليس لنا إلا إليك يا رسول الله فرارنا ! هذه الجملة جعلها صاحب الذخائر عنواناً في كتابه وكتب تحتها مالذ له وطاب من التمويه والتلبيس .

والجملة في الأصل هي شطر بيت لأحد الأعراب امتدح فيه الأعرابي رسول الله ﷺ وطلب منه أن يدعو الله تعالى لهم بالطير لما أصاب أرضهم من محلٍّ وقطُّ ودعا لهم رسول الله ﷺ واستجابةً لله تعالى له وسكنى أرض الأعرابي وببلاده .

فبدل أن يستدل صاحب الذخائر بهذه الحادثة على نبوة رسول الله ﷺ وكرامته على ربه تعالى ، ورحمة الله وقرها من عباده جاء يستدل بها على جواز الشرك والعياذ بالله تعالى إذ لو قال هذه الجملة أحد بعد وفاة رسول الله ﷺ [ليس لنا إلا إليك يا رسول الله فرارنا] لكان كاذباً أولاً ، وكان

قوله شركاً وكفراً ثانياً . أما كونه كاذباً ، فإن الخائف أو العطشان أو الجوعان في غياب رسول الله ﷺ لا يفر إلى رسول الله ﷺ وإنما يفر إلى أحد يسمع شكواه ، ويرى اضطراره ويعلم شدة حاجته فيطلب منه أن يؤمنه أو يسقيه أو يطعمه أو يقضى حاجته .

صاحب الذخائر نفسه لو جاع اليوم أو عطش أو خاف لا يفر إلى رسول الله ﷺ وإنما يفر إلى غنى أو قوى من الناس !!  
وأما كونه شركاً وكفراً فإن الفرار لا يكون إلا إلى الله في كل أمر لا يقدر عليه إلا الله عز وجل قال تعالى ﴿فَرُوَا إِلَى اللَّهِ﴾ ! وما كان نزول المطر أمراً لا يقدر عليه إلا الله تعالى ، وكان الرسول ﷺ مستجاب الدعوة لكرامته على ربه تعالى أتاه الأعرابي وطلب منه أن يستنقى لهم ، وقال قصيده التي من ضمن أبياتها ذلك السطر الذي جعله صاحب الذخائر عنواناً للتضليل .

ومعنى كلام الأعرابي : أنهم لم يجدوا من يفرزون إليهم ليذعنوا الله تعالى لهم ليس عليهم إلا رسول الله إذ هو المرجو أن يستجاب له فقال ما قال . هذا كله إن صحت الرواية والله أعلم بصحتها وما أظنها تصح بالصورة التي عرضها عليها صاحب الذخائر .

والآن فهل يجوز لمؤمن أن يقول اليوم ليس لنا من نفر إليه إلا رسول الله ؟ والجواب لا ، لا ، لأن رسول الله ﷺ التحق بربه فلا يسمعنا ولا يرانا ولا يعرف عنا ولا يدعونا الله تعالى لنا كما كان حياً بيننا يدعونا الله لنا فيستجيب له ويسقينا .

إنما فرارنا إلى الله تعالى وحده ندعوه ونتوسل إليه بصيامنا وصدقاتنا وصلاتنا فيسقينا ، ومن أبى أن يفر إلى الله وفر إلى غيره فقد كفر بالله تعالى وأشرك به .

وأخيراً فلم ذكر صاحب الذخائر هذه الرواية والغالب على الظن أنها

باطلة لاتصح لا سيما بالعرض الذى عرضها عليه . وعنون لها بعنوان  
يحمل طابع الدعوة إلى الشرك ؟

والجواب : لأن القبورين هذا دأبهم كلما سنت الفرصة لهم دعوا إلى  
الشرك الذى يسمونه توحيداً وإيماناً تحت شعار التوسل والوسيلة والتبرك  
والاستشفاف بحب النبي ﷺ وحب الأولياء والصالحين من أقطابهم  
وأبد لهم سلاطين البر والبحر عندهم !!

**السابعة : كرامات لزائر قبر النبي ﷺ .**

ذكر صاحب الذخائر تحت هذا العنوان قول بعضهم : لزائر قبر النبي  
ﷺ. عشر كرامات وسردها واحدة بعد واحدة هكذا : يُعطى رفع  
الدرجات ، يبلغ أنسى المطالب ، قضاء المأرب ، بذل المواهب ، الأمان  
من المعاطب . . . الخ .

**والسؤال الآن هو من هذا البعض القائل ؟**

والجواب : إن كان رسول الله ﷺ فنعم وهو كما قال وأخبر والله ذو فضل  
عظيم ، وإن كان غير رسول الله ﷺ فهو كاذب مفتر على الله ورسوله  
والمؤمنين . ومادام الرسول ﷺ لم يقل ولم يخبر به ، ولم يرد به خبر ولم تصح  
به روایة . فلم إذاً هذا الكذب والدجل ، وما المقصود منه ؟ ؟

والجواب : إن المقصود من هذا الكذب هو الرد على السلفيين المنكريين  
في زعم القوم لزيارة قبر النبي ﷺ هذا من جهة ، ومن أخرى التهبيج  
والإثارة على السلفيين الذين ينكرون شد الرحال لزيارة القبور والعكوف  
عندها والتمسح بجدرانها وترغيف الوجه واللحية على ترابها - كما هو نصرة  
القبورين وتأييدهم لمدحهم في ضلالهم وظلمة جهلهم والعياذ بالله تعالى .

فحين أن السلفيين لا يحيزون ولا يمنعون عن رأى لهم أو هوى عندهم  
وإنما هم مع الشرع الحنيف فيما أجازه الشرع أجازوه ، وما منعه منعوه .  
إن السلفيين أو الوهابيين كما يقولون لا ينكرون زيارة قبر الرسول ﷺ ولا

قبر أى مؤمن أو مؤمنة بل يرون ذلك من فضائل الأعمال ومستحباتها وذلك لقول الرسول ﷺ : « كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ». كما زار ﷺ قبر أمه وزار قبور الشهداء بأحد ، وكان يزور مقبرة البقيع ويسلم على أهلها ويستغفر لهم ويترحم عليهم .

وابتاعاً لسنة أبي القاسم ﷺ السلفيون يزورون قبور المؤمنين على وجه الندب والاستحباب ، ولا ينكرون على من يزور قبور المؤمنين زيارة شرعية ، وإنما ينكرون شد الرحال والسفر بعيد لزيارة أى قبر من قبور المسلمين ، وذلك لأن نبيهم ﷺ لم يأذن فيه بقوله : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام : ومسجدى هذا ، والمسجد الأقصى » ولذا هم يعدون من المخالفة للنبي ﷺ أن يسافر المسلم من بلد إلى بلد من أجل زيارة قبر أحد نبئاً كان أو ولياً أو غيرهما ، وينصحون المسلمين ويعلمونهم أن لا يسافروا إلى المدينة النبوية بقصد زيارة قبر النبي ﷺ خاصة ، وإنما ينزوون بسفرهم زيارة المسجد النبوى الشريف للصلوة فيه أولاً ، ثم إذا زاروا المسجد نووا زيارة قبر نبيهم وزاروه فسلموا عليه وعلى صاحبيه وانصرفوا . وهذا هو الحق في هذه المسألة ، وعلى هذا كان سلف هذه الأمة . والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم .

**الثامنة : استحباب زيارة قبر النبي ﷺ عند الحنابلة :**

والسؤال الذى يثيره هذا العنوان من كتاب الذخائر هو لم خص الحنابلة بالذات دون المالكية والشافعية والأحناف باستحباب زيارة قبر النبي ﷺ حين أن الإجماع منعقد على استحباب زيارة قبر النبي ﷺ لمن كان بالمدينة النبوية ؟

والجواب أنه لما كان الحنابلة قد يهتموا بكتاب راية السلفية ذكر قول أحد فقهائهم وهو ابن قدامة رحمه الله تعالى ؛ ليبالغ في التشريع على منكري زيارة القبر النبوى البدعية من السلفيين ؛ إذ الزيارة السننية مستحبة ولا ينكرها أحد . هذا هو السبب الحامل لصاحب الذخائر على كتابة

العنوان المذكور وما ذكر تحته من استحباب ابن قدامة لزيارة القبر النبوى الشريف .

التاسعة : التمسح بشباك الحجرة النبوية .

ذكر تحت هذا العنوان المثير من كتابه الذخائر كراهة السلف الصالحة للتمسح بشباك الحجرة النبوية ، ومنعهم له لما في ذلك من الغلو المؤدى إلى الشرك . ثم عاد فوراً ذكر استحباب التمسح بالشباك وذلك للخواص من الناس فقال : إن للخواص أن يتمسحوا بالشباك ويرغوا وجوهم ولهاهم في تراب الحجرة والقبر ، والسؤال الآن : ماسر هذا التناقض عند هذا الرجل ، يمنع الشيء ويبيحه كان القضية تابعة لموى الرجال متى شاء الرجل أجاز ومتى شاء منع . إن سر هذا التناقض هو التضليل المتعمد المقصود إنه نظر إلى كثرة المنكرين للتمسح بالشباك إذ السلفية اليوم قد طبقت أقطار العالم الإسلامي وأصبحت هي مذهب المسلمين ، فهابهم وخاف من إنكارهم فقال بكرأة التمسح ، ثم ذكر الغرض الأصلى لكتابه وهو نصرة خصوم السلفيين من القبوريين فعاد فدلس ظاناً أن هذا التدليس ينفعه في تعطية الحق وتعميته فقال باستحباب التمسح وحتى التمرغ وتعفيف اللحية والوجه ولكن للخواص . ومن هم الخواص الذين يجوز لهم من الشرك والضلالة مالا يجوز لغيرهم ياترى ؟ وإنما الجواب الصحيح أنهم أصحاب الأحوال الذين يدعون علم الباطن من غلة المتصوفة الذين يبيحون لأنفسهم ما يحرمونه على غيرهم من الكفر والشرك والفسق : إذ هم الذين في حال خرثهم يشربون الخمور ويفعلون الفجور ، ويقولون المجز وينطقون بالكفر ، وذلك في حال سكرة الحب كما يقولون ويؤثرون عنهم .

وبعد : مسكون هو صاحب الذخائر ! كيف يعرض نفسه لهذه المهازل والتناقضات بلا أجر ولا مثوبة للهيم إلا ما كان من إرضاء طائفة مريضة القلوب ضعيفة الفوس لاقيمة لها ولا وزن بين باقى هذه الأمة وصلحائتها .

وخلاصة القول أن صاحب الذخائر بأساليبه هذه وعناوينه يدعو إلى الشرك والضلال من حيث يقصد أو لا يقصد ، لأن تعليم الناس جواز التمسح بالشبابيك والأعتاب وجدران الأضرحة وتقبيلها وتمريغ الوجود واللحى عليها معناه أفعلوا كل شيء من الشرك ولكن لا بنية الشرك ولكن بنية التبرك والتسلل والاستشفاف . وهذا شأن المفتونين والعياذ بالله تعالى .

العاشرة : زيارة القبر الشريف والتبرك به ، وأنها من أفضل الأعمال . اشتمل هذا العنوان الموضوع للإثارة والفتنة والتضليل اشتمل على ثلات قضايا هذا بيانها :

الأولى زيارة القبر الشريف وهذه المسألة لا خلاف فيها بين المسلمين إذ زيارة القبور سنة مستحبة للرجال المؤمنين دون النساء ، وذلك لقول الرسول ﷺ و فعله فقد قال : « كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تذكركم الآخرة » وزار قبر أمه بعد أن استأذن ربه في ذلك فاذن له كما زار قبور الشهداء والبقيع .

ونهى عن زيارة النساء للمقابر بقوله : « لعن الله زوارات القبور » الحديث . والسلفيون لا ينهون عن زيارة القبور مطلقا وإنما ينهون عنها كان منها بدعياً كشد الرحال وإقامة الحفلات وذبح الذبائح ونداء أصحابه والاستعانة بهم ، وما إلى ذلك من إيقاد الشموع عليها وتحميرها وتعطيرها أو وضع باقات الزهور عليها .

والثانية : التبرك ومعناه التهافت البركة وطلبها بزيارة القبر والشارع الحكيم لم يرد عنه أن زيارة القبور تكون لطلب البركة سواء كان صاحب القبرنبياً أو وليناً أو كان غيرهما ، وإنما تكون لأغراض لم تكن البركة منها ؛ إذ هي التذكرة بالأخرة طلباً لرقبة قلب المؤمن وخشوعه حتى يقبل على الآخرة فيتزوّد لها بالأعمال الصالحة ، كما يحصل له العزوف عن الدنيا فقل رغبته فيها وبذلك يكثر خيره ، ويقل شره ، وهذا ظاهر من قوله ﷺ « فإنها تذكركم الآخرة » .

كما أن زيارة القبور تفيد المزار وينتفع بها ، وذلك من السلام عليه والاستغفار له والترحم عليه .

كما أن الزائر نفسه ينتفع بسلامه على إخوانه الموتى واستغفاره لهم وترجمه عليهم ؛ إذ في ذلك أجر ومشوبة لمن قام به محسناً محتسباً .

أما موضوع البركة في زيارة القبور فإنه لم يجبر له ذكر على لسان الشارع قط ، وإنما ذكره من ذكره من أهل الأهواء والبدع فقط ؛ إذ لم يؤثر هذه المعنى عن السلف ولم يذكره كتاب ولا سنة ، ولم يكن من أغراض الزيارة في شيء ، وإنما قال به القبوريون الذين يحيزون ترغ الوجوه واللحو على تراب القبور طلباً للبركة التي لم يشعروا منها حتى ولو أكلوا تراب القبر كله وزادوا والعياذ بالله .

والحقيقة التي يجب أن لا تخفي عن الغارفين هي أنها دعوة إلى الشرك تحت عنوان التهاب البركة !!

والقضية الثالثة : كون زيارة القبر الشريف من أفضل الأعمال هذه القضية لا نسلم لقائلها حيث لم يورد عليها نصاً صريحاً من كتاب ولا سنة ، ولا قولًا صحيحًا من سلف هذه الأمة وأئمَّةِ ذلك . وعليه فهي قضية باطلة ، ولم تكن زيارة القبر الشريف المستحبة في درجة الصلاة ولا الجهاد ولا الحجج ، ولا بر الوالدين ، وإنما هي من فضائل الأعمال كسائر النوافل وحسبها ذلك .

إنه ليس من حق أي إنسان غير رسول الله ﷺ أن يقول في قول أو عمل هو من أفضل الأعمال ، ومن قال فهو قاتل على الله تعالى بدون علم وقد حرم الله تعالى القول عليه بدون علم ؛ لأنَّه الكذب على الله ؛ ومن أظلم من افترى على الله الكذب ؟

هذا ولو كان فضل الأعمال يعرف بالرأي لما كان أصحاب رسول الله ﷺ يسألونه عنها فيجيبهم مبيناً لهم ، وحديث ابن مسعود في الصحيح شاهد على ذلك .

وأخيراً ما الذى حمل صاحب الذخائر على وضع هذا العنوان ، وما دليله على كون الزيارة من أفضل الأعمال ؟ الجواب عن الأول : إنه إغاظة السلفيين ، وعن الثاني مانسبه إلى ابن القيم كذباً وميناً ، إذ لم يصح عنه أنه قال : زيارة القبر الشريف من أفضل الأعمال ، وما ذكره صاحب الذخائر من أبيات من نونية ابن القيم ليس فيها ما يدل على ذلك أو يشهد له ثم ابن القيم ليس من يحتاج بقوهم في إثبات الحقائق الشرعية ، لأنه خلفي ، ليس بسلفي من أهل القرون المفضلة ، وإنما هو عالم مصلح سلفي العقيدة والسلوك فإن قال الحق قبل منه وأثنى به عليه ، وإن قال خلافه رد عليه .

الحادية عشرة : عمر رضي الله عنه لم يقطع شجرة بيعة الرضوان ..  
هذا العنوان صريح في نفي صاحب الذخائر قطع عمر رضي الله عنه شجرة بيعة الرضوان .

والسؤال الآن هو لم ينفي صاحب الذخائر قطع عمر للشجرة ، حيث يقول : إن عمر رضي الله عنه ما قطعها إلا لأنها لم تكن هي شجرة بيعة الرضوان ، أما لو كانت هي ما قطعها أبداً ، لأن عمر رضي الله عنه يحيي التبرك بآثار الصالحين ويزيد هذا المعنى تقريراً فيقول : إن عمر لم يقطعها لمنع التبرك بالآثار ، أو أنه لا يرى ذلك ، بل لم يقع ذلك المعنى في قلبه أصلاً ، ولم يخطر على باله أبداً !!!

إن هذه الجملة من قول صاحب الذخائر صريحة فيما قلنا من أنه يعتقد أن عمر رضي الله عنه لو علم أن الشجرة التي قطعها هي الشجرة التي تمت تحتها البيعة لما قطعها منها فعل الناس تحتها ، ومهمها اعتقادوا فيها ، ولو كان الشرك بعينه ، هذا ولنستمع إلى قول الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في هذا المعنى ونقارن بينه وبين قول صاحب الذخائر فإن النتيجة ستظهر لنا واضحة جلية ، وهي أن صاحب الذخائر ناقم على الذين يزيلون الآثار ويذهبونها مخافة ما وقع ويقع حولها من الشرك ، وما حصل

وتحصل بسيبها من الشر والفساد حيث عدت آلاف الأشجار وأهلت مع الله آلاف الآثار .

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى ، في تعليله كون شجرة بيعة الرضوان قد أخفيت<sup>(١)</sup> عن الناس : وهو أن لا يحصل بها افتتان لما وقع تحتها من الخير ، فلو بقيت لما أمن تعظيم بعض الجهال لها حتى ربها أفضى بهم إلى اعتقاد أن لها قوة نفع أو ضر كما نراه الآن مشاهدا دونها !!! فلننتظر كيف أفصح الحافظ عن سبب إخفاء الشجرة أو قطعها وهي مخافة أن يعظّمها بعض الجهال فيفضي ذلك بهم إلى اعتقاد أن لها قوة نفع أو ضر .

أما صاحب الذخائر فإنه يقرر أن عمر ماقطع الشجرة التي روى وصح أنه قطعها إلا لأنها ليست الشجرة التي تمت تحتها بيعة الرضوان ، لأن تلك قد أخفيت على الناس . أما لو علم عمر أنها هي التي تمت تحتها البيعة لما قطعها وترك الناس يتبركون بها ، لأن عمر مجيز ذلك ومهمها أفضى ذلك بالناس إلى اعتقاد مالا يجوز اعتقاده وفعل مالا ينبغي فعله . وهذا تبيّن بوضوح أن صاحب الذخائر داعية شرك وضلالة والعياذ بالله تعالى ، وحسبنا الله ونعم الوكيل .

كما أن لازم دفاعه عن عدم قطع عمر لشجرة أنه ناقم على السلفيين الذين يقطعون الأشجار ويزيلون الآثار إذا خيف وقوع الشرك واعتقاد الباطل بسيبها . وهذا هو الجواب لسؤالنا الأول وهو : لم ينفي صاحب الذخائر قطع عمر لشجرة بيعة الرضوان . والله المستعان !

**الثانية عشرة :** تفضيله البقعة التي صمت جسد رسول الله ﷺ عن الكعبة والعرش .

(١) ذكر الحافظ في الفتح أن هناك خلافا في هل شبرة بيعة الرضوان قد أخفيت ، أو أنها هي التي قطعها عمر رضي الله عنه ، وقد علل رحمه الله تعالى لخلافها أن حقا أخفيت عن ، أو قطعها إن هي قطعت ، وهو مخافة أن يعتقد بعض الجهال أن لها قوة نفع أو ضر فيفضي بهم ذلك إلى مثل ما هو مشاهد اليوم من الشرك والباطل فيها هو دون الشجرة التي وضع تحتها خير كثير .

وهنا - أخي القارئ - تساؤلات عدة هي : لم يثير صاحب الذخائر هذه المسألة بالذات ؟

هل هي من عقائد المسلمين ؟ هل الناس مكلفوون بفهم واعتقاد هذه المسألة ؟ هل هناك من جدل قد أثير حول هذه المسألة فجاء صاحب الذخائر لينهيه ويريح المسلمين منه ببيان الحق الذي اختلفوا فيه ؟

إن الجواب عن كل هذه التساؤلات أن شيئاً من ذلك لم يكن . وإذا فاي داع للخوض في مثل هذه المسألة حتى يصبح المرء يقول بغير علم وحكم بدون دليل ؟ إنه لو كان في اعتقاد هذه المسألة والعلم بها خيراً للأمة عاجلاً أو آجلاً لبينه رسول الله ﷺ . إذ ما ترك ﷺ خيراً إلا دل الأمة عليه ، ولا شرّاً إلا حذرها منه .

ومadam ﷺ قد سكت عن هذه المسألة لا نسكت عنها نحن ، ويسعنا ما واسع صدر هذه الأمة وسلفها الصالح ؟

والجواب نعم قد سكتنا والحمد لله واسترحنا وأرحاً ، غير أن صاحب الذخائر لم يسكت وأثار هذا الموضوع الميت المعدوم ؛ لتصوره الباطل وهو أن السلفيين لا يحبون النبي ﷺ ولا يعظمونه ، ولا يفضلونه ولا يتبركون بآثاره ولذا هم لا يختلفون بليلة المولد . وهو تصور كاذب خاطئ لا صحة له البته ومن أجل هذا جاء يدعوهم إلى الاحتفال بالمولد والتبرك بالأثار من طريق أن مجرد البقعة التي لامست جسد رسول الله ﷺ أصبحت به أفضل من الكعبة بيت الله ، ومن العرش عرش الرحمن عز وجل .

هذا هو الбаعت لصاحب الذخائر والحامل له على إثارة هذه المسألة التي ليست من عقائد المسلمين في شيء ، والتي لم يغير لها ذكر في كتاب ولا سنة ، ولم يخض فيها أبداً سلف هذه الأمة ، وإنما قال فيها من قال من سادات صاحب الذخائر وأقطابه من أمثال النبهانى والبكري والقسطلانى والتتجانى !!

ولما كان قصد مثير هذه المسألة هو التشهير بالسلفيين لأنهم لا يختلفون

بالمولد النبوى الشريف وهو مولد من تربة قبره أفضل من الكعبة والعرش إن صحت الدعوى فإننا نهمس في أذنه وأذن أوليائه والعالم أجمع أن السلفيين أو الوهابيين كما يسميهم لوشرع الله تعالى لهم في كتابه أو على لسان نبيه ﷺ الاحتفال بالمولد ، لما سبقهم لذلك صاحب الذخائر ، ولا من وراء صاحب الذخائر من كل القبورين والخرافيين .

**الثالثة عشرة :** مقارنته بين ليلة المولد وليلة القدر ، وتفضيل إحداهما على الأخرى بدون علم ولا هدى ، ولا كتاب منير .

اعلم - أخي القارى - أن هذه المسألة هي نظير سابقتها وهى تفضيل البقعة التي ضمت الجسد النبوى الطاهر على الكعبة والعرش ، وكلتاها لا داعى لذكرهما وإثارتها ، وذلك لسكت الشارع الحكيم عنها ، وعدم تعرضه لشيء منها ولو بإشارة فضلا عن عبارة . ولكن صاحب الذخائر يأبى إلا ذكرهما وإثارة موضوعهما لغرض في نفسه قد أفصحت عنه عناوين كتابه غير ماءمة . وهو دفاعه عن بدعة المولد ودعونه المسلمين إلى إحيائهما والقيام بها كما هو التشهير بمن ينكرها ولا يقرها وهم السلفيون عامة والسعوديون خاصة .

ولبيان الحق في هذا المقالة نقول . إن صاحب الذخائر بإثارته هذه المسائل يضل المسلمين عن قصد أو عن غير قصد . وبيان ذلك من وجهين :

الأول في الباعث له على تفضيل إحدى الليلتين على الأخرى . فهل ياترى بحث هذا الموضوع سلف الأمة وقارنوا فيه بين الليلتين ورجعوا فضل إحداهما على الأخرى ؟ والجواب : لا ، لا . إن سلف الأمة لم يبحثوا هذا الموضوع ولا قالوا فيه بشيء قط . فلم إذا يثار اليوم هذا البحث ، وما الفائدة منه . وما هو المقصود به ؟

والجواب : قد أثير هذا الموضوع وفي هذه الديار بالذات للفترة والتضليل والعياذ بالله تعالى وأما الفائدة منه فإنها - والله - لا فائدة أبدا ؛

إذ ليلة القدر قد فضلها الشارع على ألف شهر ، وحث على قيامها ، ودعا إليه وراغب فيه . وأما ليلة المولد فلم يجر لها ذكر على لسان الشارع ، ولم يخصها بشيء ، ولم يعرف لها سلف الأمة الصالح أى فضل أو مزية بالمرة ، وما هي إلا ليلة كسائر الليالي وظرف لما يقع فيها من خير أو غيره . وأما المقصود من إثارة هذا البحث فإنه هدم التوحيد وأركانه في شخصية المنكرين لبدعة المولد والمنتددين بها من السلفيين .

والثاني : أن المضللين من المسلمين بالعلماء أمثال صاحب الذخائر يعتقدون أن السلفيين يإنكارهم لبدعة المولد ، وعدم احتفاظهم بها يبغضون الرسول ﷺ ولا يحبونه فجاء صاحب الذخائر يصحح لهم اعتقادهم هذا ويؤكددهم وهو اعتقاد باطل فيقول كيف لا يختلف السلفيون بالمولد وليلة المولد أفضل من ليلة القدر التي يحتفي بها ويختلف أهل السماء وأهل الأرض !

وأخيراً إنه لوم يكن لصاحب الذخائر هدف معين يهدف إليه وهو إرضاء أصحاب الشعور المعادى للسلفيين لينال الحظوة لديهم داخل المملكة وخارجها لما أثار مثل هذه المواضيع ، ولم كتب رسائله فيها ، ولكن نجا من محذور قوله تعالى : « ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها » ؛ إذ هذه المملكة كما قلنا وقررنا غير مامرة قد أصلحها الله تعالى بدعة ابن عبد الوهاب ودولة ابن السعودية ، فمن جاء يدعو فيها إلى البدع والشركات إنما جاء ليفسد فيها بعد إصلاحها . والله تعالى هو الذي يتولى حزاءه على إفساده في أرض قد أصلحها .

الرابعة عشرة : حياة النبي ﷺ  
إن صاحب الذخائر يعلم كغيره من علماء المسلمين وعمتهم أن النبي ﷺ قد مات الموتة التي كتبها الله عز وجل على كل نفس وأخبر عنها بقوله : « كل نفس ذاتقة الموت » .

وعليه فمن أنكر موت الرسول ﷺ - إن لم يكن في ذهول الحيرة . وفي

عنف صدمة الفاجعة كما حصل لعمر رضى الله عنه - فقد كفر لتكذيبه الله تعالى ورسوله ﷺ ، إذ قد أخبر تعالى عند موت رسوله ﷺ بقوله : ﴿ إِنَّكَ مَيْتَ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ ﴾ . وقوله : ﴿ وَمَا جعلنا لبَّسَرَ مِنْ قَبْلِكَ الْخَلْدًا فَإِنَّمَا تَفَهَّمُ الْخَالِدُونَ ﴾ وقوله : ﴿ وَمَا حَمَدَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَيْأَنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ الآية .

وأخبر هو ﷺ عن موته في أحاديث صحاح كثيرة ، وقد مات فعلاً وغسل وكفن وصُلِّي عليه ودفن في بيته ﷺ ، وبكاه النساء والرجال والأطفال من مؤمني الإنس والجحان ، وهذا نحن الآن نبكيه وأحمداه ، وأحزاناه ، وأسفاه ، على موت وفراق رسول الله !! وكان بعض أصحابه يقول : من أصابته مصيبة فليذكر مصيبته في رسول الله ليتعزى بذلك ويصبر !

كما يعلم صاحب الذخائر وغيره من علماء المسلمين وأكثر عامتهم أيضاً أن روح النبي ﷺ وهو أشرف الأرواح وأطهرها وأحبها إلى الله تعالى وأكرمها عنده كغيره من سائر الأرواح حتى لا يموت مرة أخرى بعد الموتة الأولى ، وإن أرواح المنعمات تتفاوت في النعيم ، والمعدنة تتفاوت أيضاً في العذاب المهن ، إذ بهذا نطقت الآيات وصرحت الأحاديث ، وهو معتقد أهل السنة والجماعة من هذه الأمة المسلمة .

وإذاً ، فلم جاء صاحب الذخائر يركض فيجمع من الأخبار والأثار الغث والسمين ؟ ليثبت حياة النبي ﷺ بعد موته ؟ أكان في الأمة من أنكر حياة النبي ﷺ البرزخية فجاء صاحب الذخائر يقيم الدليل على من أنكرها ؟ ومادام لا يوجد بين المسلمين من يقول بعدم حياة رسول الله ﷺ وحياة كل الأمسوات من مؤمنين وكافرين في البرزخ ، فلم هذا الركض الفارغ والحماس الكاذب من صاحب الذخائر ياترى ؟ ؟

والجواب إنه إرضاء القبوريين وهم الذين جهلوا ربهم فلم يعرفوه فقادهم جهلهم بربهم تعالى إلى قبور الأنبياء والأولياء والصالحين فجعلوها

محظ آمالهم . ومفزعهم عند تغير أحوالهم ونزول الشدائـد بهم فترى أحدهم إذا مسه ضر أو نزل به بلاء فرع إلى تلك القبور يدعو أصحابها ويستغث بهم ويستشف بحرمتهم ويسأـل الله بحقهم وجاهـهم والعياذ بالله تعالى من الشرك وأهـله .

ولما حكمت دولة التوحيد الحجاز وهدمت القباب وحـيل بينـهم وبين ما يـشـهـون من نداء الرسـول ﷺ والاستغـاثـة به والـعـكـوف على قـبـره والـتمـسـح به وـتـغـيـر الـوـجـه وـتـغـيـرـه عـلـى تـرـبـتـه وـحتـى الـكـذـب عـلـيـه بـأنـه ردـالـسـلام عـلـى فـلـان وـمـدـ يـدـه إـلـى فـلـان ، وقد رأـه فـلـان وـسـمـعـه فـلـان إـلـى غـيرـ ذـلـك من الـكـذـب وـالـبـاطـل ثـارـت ثـائـرـهـم وـنـطـقـت أـبـواـقـهـم فـأـخـذـوا يـكـفـرـون السـعـودـيـن وـيـقـولـون فـيـهـم أـقـبحـ الـأـقـوالـ وـأـفـضـحـهـا .

ونصر الله دعـوة الحق عـلـى يـدـ اـبـنـ السـعـودـ وـرـجـالـهـ ، وأـخـذـتـ أـركـانـ الـبـاطـلـ تـزـلـلـ ، وـصـحـونـ الشـرـكـ وـالـخـرـافـةـ تـتـدـاعـىـ وـتـسـقـطـ فـيـ كـلـ بـلـادـ الـمـسـلـمـيـنـ حـيـثـ وـجـدـ . وـالـحـمـدـ لـلـهـ . فـيـ كـلـ إـقـلـيمـ مـنـ بـلـادـ الـمـسـلـمـيـنـ عـلـيـاءـ عـارـفـونـ يـدـعـونـ إـلـىـ التـوـحـيدـ وـالـعـمـلـ بـالـسـنـةـ وـتـرـكـ الشـرـكـ وـالـبـدـعـةـ . وـأـخـذـ فـعـلـاـ الـقـبـورـيـوـنـ وـالـمـفـتوـنـوـنـ بـالـخـرـافـاتـ وـالـبـدـعـ يـخـفـونـ حـنـقـهـمـ وـيـسـرـونـ دـعـوـتـهـمـ إـلـىـ الـبـاطـلـ بـعـدـ أـنـ بـهـرـهـمـ نـورـ الـحـقـ ، وـغـمـرـهـمـ كـثـرـ الـمـوـحـدـيـنـ ، غـيرـ أـنـهـمـ مـعـ الـأـسـفـ . لـمـ يـيـأسـواـ .

ويـبـدـوـ أـنـهـمـ الـيـوـمـ لـمـ رـأـواـ فـتـورـاـ فـيـ دـعـوـةـ التـوـحـيدـ بـيـنـ رـجـالـ حـكـومـةـ التـوـحـيدـ لـاـشـغـالـهـ بـمـهـامـ حـكـمـهـمـ ، وـتـغـيـرـ الـظـرـوفـ وـالـأـحـوـالـ عـلـيـهـمـ تـحـرـكـواـ مـحاـولـينـ الـظـهـورـ مـنـ جـدـيدـ ، وـماـ كـتـابـ الذـخـائـرـ إـلـاـ جـسـ نـبـضـ ، لـأـنـهـ كـتـابـ يـحـمـلـ الدـعـوـةـ الـوـاضـحةـ إـلـىـ الشـرـكـ وـالـخـرـافـةـ وـالـبـدـاعـ ، فـلـوـ قـدـرـ لـهـ أـنـ يـتـشـرـ وـسـلـمـ مـنـ الرـدـ عـلـيـهـ وـبـيـانـ زـيـفـهـ وـبـاطـلـهـ وـسـوـءـ قـصـدـ صـاحـبـهـ لـتـبعـهـ كـتـبـ وـكـتـبـ تـدـعـوـ إـلـىـ الشـرـكـ وـالـخـرـافـةـ فـيـ وـضـوحـ وـصـرـاحـةـ . وـأـيـنـ؟ فـيـ أـرـضـ أـصـلـحـهـاـ اللـهـ بـعـدـ فـسـادـ ، وـطـهـرـهـاـ بـعـدـ خـبـثـ إـنـتـهاـ دـيـارـ الـحـرمـيـنـ الشـرـيفـيـنـ ، قـبـلـةـ الـمـسـلـمـيـنـ وـقـدـوـتـهـمـ فـيـ أـمـرـ دـيـنـهـمـ . . . وـالـعـيـاذـ بـالـلـهـ تـعـالـىـ .

الخامسة عشرة : دفاعه عن إسلام أبي الرسول ﷺ ، ونجاتهما من النار وأنهما في الجنة وترضيه عنها . وحكمه بنجاة أهل الفترة من لدن إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام إلى عبد الله بن عبد المطلب والد رسول الله ﷺ ، وتقريره كذبة إحياء الله تعالى أبي الرسول حتى آمنا به ﷺ ثم ماتا . . إلى غير ذلك من الأكاذيب التي فاضت بها قواميس الشيعة الروافض .

وقبل بيان زيف هذه الدعاوى وإبطالها إحقاقاً للحق وبياناً للهدي ، والرشد نتساءل فنقول :

هل دفاع صاحب الذخائر عن هذه المجموعة من الأكاذيب كان لغرض سليم ؟

هل أمة الإسلام اليوم في حاجة ماسة إلى معرفة هذه الترهات والأباطيل ؟

هل من ضروري العقيدة الإسلامية الإيمان بهذه الأكاذيب والترهات ؟  
والجواب : لا ، لا ، وألف لا أيضاً .

إذاً فما هو الدافع لنشر هذه الأباطيل ؟

والجواب : ماسبق أن قلنا وبيناه إنه محاولة إحياء دعوة الشرك والخرافة بعد موتها في هذه الديار الإسلامية الطاهرة ديار التوحيد والإسلام الصحيح . وقاها الله شر هذا الكيد والدس الرخيصين . اللهم امين .

هذا وعن كشف زيف تلك الترهات والأكاذيب فإننا نقول :

١ - عن فرية إحياء الله تعالى للرسول ﷺ أبويه حتى آمنا به وما تنا على ذلك وهو في الجنة

فإننا نقول : إن هذا لعمر الله فرية من أعظم الفرای على الله تعالى وعلى رسوله ﷺ ، وعلى المؤمنين وال المسلمين ؛ إذ لو كان هذا الاحياء حقيقة ثابتة ، وتم فعلاً لأخبر به الرسول ﷺ وأعلنه لأصحابه ، وعرفه أهل بيته وعامة المؤمنين ، ولعرفه بعدهم التابعون وتابعوهم ولا تنتهي إلى الأئمة الأربع

وقد رأوه ضمن عقائد المسلمين وعدوه من جملة المعجزات المحمدية ، والآيات النبوية . أما وإنه لم يرد به خبر صحيح ولم يقل به صحابي ولا تابعي ولا إمام من أئمة الإسلام والمسلمين . وقد صع خلافه تماماً ونقضه قطعاً وذلك كقوله ﷺ لما زار قبر أمي وبكي عنده ، وقيل له في ذلك فقال : « استأذنت ربى في أن أزور قبر أمي فاذن لي ، واستأذنته في أن أستغفر لها فلم يأذن لي » وقال للرجل الذي سأله عن أبيه وقد مات مشركاً فقال : أين أبي يا رسول الله ؟ فأجابه قائلاً في النار ، فلما ولَى وكانه غير راض بالخبر ومادل عليه من كون أبيه في النار ناداه الرسول ﷺ فلما أقبل قال له : أبي وأبوك في النار !

مع مخالفة هذا الإحياء المزعوم لسنن الله تعالى وشرائعه وهداية كتابه وهندي نبيه ﷺ . والحال ما يبينا يعد باطلًا ومنكراً ، واعتقاده ضلالاً وحراماً . وحسب مفتريه أنه كذب على الله ورسوله والمؤمنين !

٢ - عن فريدة كون أبيها رسول الله ﷺ في الجنة نقول إن إبطال هذا الباطل ورد هذا الكذب قد جاء من رسول الله ﷺ نفسه فكفانا المؤونة إذ جاء في صحيح مسلم ما ذكرناه آنفًا من قوله ﷺ للرجل « أبي وأبوك في النار » . كما جاء في السنن ماسبق أن ذكرناه وأيضاً من أنه ﷺ استأذن ربها في الاستغفار لأمه فلم يأذن له ، وهذه مصداق قوله تعالى من سورة التوبه : ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَى قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ .

فهل بعد هذا يعبد الله يجوز لمؤمن أن يكذب الله ورسوله ويرد قوله ، ويقرر الكذب والباطل المأثور عن مثل السيوطي فيقول : إن أبيها الرسول في الجنة ؟

اللهم إن هذا مركب لا يركبه إلا مغامر بدينه وعقيدته وصلته بالإسلام والمسلمين .

٣ - عن فريدة أن أبيها الرسول ﷺ ماتا على الفطرة فنقول إن هذا

تحريف لكلمة «الفترة» إلى «الفطرة» وذلك أن المسلمين مجمعون ؛ لخصوص الكتاب والسنّة على أن مشركي العرب كانوا من أهل الفترة ، وأنهم في النار بأخبار الله تعالى ، وأخبار رسوله ﷺ .

أما الفطرة فهي التوحيد ، وليس الزمن الذي انقطع فيه من يعرف الله تعالى ويعرف محبّه ومساخطه وهو الفترة الزمانية ، وإنما الفطرة التوحيد كما قال تعالى : ﴿فِطْرَةُ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ ، وقال رسوله ﷺ : «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه». فأهل الفطرة هم الموحدون وأولادهم والأطفال الصغار الذين لم يبلغوا الحلم وسُن التكليف من أهل الشرك والكفر .

وكون أهل الفترة الخاصة في النار اليوم غير مانع أن يدخل منهم الجنة من شاء الله تعالى أن يدخلها غداً يوم القيمة ، ومعنى أصحاب الفترة الخاصة أولئك الذين وجدوا في وقت انقطاع فيه تماماً الوحي الإلهي فلم يبق بين الناس أحد يعرف عن الله تعالى وشرائعه شيئاً ، فهؤلاء ورد أنهم يمتحنون يوم القيمة مع أطفال المشركين ، والمجانين ومن ولدوا صحيحاً لا يسمعون ، وعمياً لا يصررون بأن يؤمروا بدخول النار فمن كان مستعداً للإيمان والطاعة في دار الدنيا لو كلف بها فإنه يطيع الأمر ويدهب إلى النار ليدخلها طاعة لله عز وجل وعنده يُصرف عنها ويدخل الجنة . ومن كان غير مستعد للإيمان والطاعة فيها لو كلف في الدنيا فإنه يعصى أمر الله في عرصات القيمة وحينئذ يُضطر إلى دخول النار . وهنا نعلن رجاءنا أن يكون أبوا رسول الله ﷺ من يمتحنون فيطيعون ويدخلون الجنة مع من دخلها من المؤمنين والمسلمين . والأمر لله فإنه أعلم وأعز وأحكم .

وننبه هنا إلى أن قوله تعالى من سورة الإسراء : ﴿وَمَا كَنَا مَعْذِيْنَ حَتَّى نُبَثِّ رَسُولًا﴾ ، المراد من نفي العذاب فيها عذاب الدنيا بالإبادة والاستئصال الذي نزله الله تعالى بالأمم والشعوب التي يبعث إليها رسلاً فتتهدّهم وتكتذّبهم ، وتطالبهم بالأيات على الإيمان ، ثم لما تعطى الآيات

تنكر لها وتستمر على تكذيبها وكفرها وتجحودها . لا عذاب الآخرة كما قد يفهم من لا علم عنده بأحكام الله وقضائيا شرعه .

إن الله تعالى لم يكن شأنه أن يعذب أمّة من الأمم بعذاب الإيادة والاستئصال بدون أن يعذر إليها بإرسال الرسل وإنزال الكتب كما قال تعالى من سورة القصص : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقَرَى حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمَّهَا رَسُولًا يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَمَا كَنَا مُهْلِكِي الْقَرَى إِلَّا أَهْلَهَا ظَالِمُونَ ﴾ .

٤ - عن فريدة أن مشركي العرب من لدن إسماعيل إلى عبد الله والد الرسول ﷺ ناجون من النار بدعوى أنهم من أهل الفترة ، نقول هذه كذبة ما أقبحها وفريدة ما أعظمها ، إنها رد صريح لأنّ خبر الله تعالى وأخبار رسوله ﷺ ، وتكذيب الله ورسوله والعياذ بالله . إنها خروج عن إجماع المسلمين وتحريف لشرع رب العالمين . ولا ندرى ما حمل صاحب الذخائر على هذه الورطة ، وما أوقعه في هذه التهمة ؟ ؟

إن الأمر لو كان كما قرر صاحب الذخائر من نجاة العرب المشركين من لدن إسماعيل عليه السلام إلى عبد الله والد رسول الله ﷺ لكان الجهل خيراً من العلم . والكفر خيراً من الإيمان ، ولكنّ بعثة الرسول ﷺ شوّما على العرب والبشرية ونحساً ، وهل من قائل بهذا يعبد الله ؟ ؟

وخلالصة القول إن صاحب الذخائر قد تورط بجهله وهلك بسوء قصده . ودعوتنا له أن يتوب إلى ربّه قبل موته فإن من تاب تاب الله عليه ، ومن توبته أن يرد باطل كتابه « الذخائر » بحق كتاب الله وسنة رسوله ﷺ فيكتب رسالة يعلن فيها للمسلمين أن معظم ما جاء في « ذخائركه » هو كذب وباطل فلا يفتر به مسلم ولا يجوز أن يعتقده أو يقول به مؤمن . ثم يعمل على جمع ما يمكن جمعه من كتابه الذخائر ويتلفه بإحراقه أو دفنه . وبذلك تبرأ - إن شاء الله - ذمته وتصح توبته ، ويعود إليه اعتباره في جماعة المسلمين . والرجوع إلى الحق خير من التهادى على الباطل .

والله وحده المسئول أن يتوب علينا وعليه ، وأن يرينا جميعاً الحق حقاً  
ويرزقنا اتباعه ، والباطل باطل ويرزقنا اجتنابه . إنه ول ذلك وال قادر  
عليه .

---

سبحانك ربك رب العزة عما يصفون . وسلام على المرسلين  
والحمد لله رب العالمين

## المحتوى

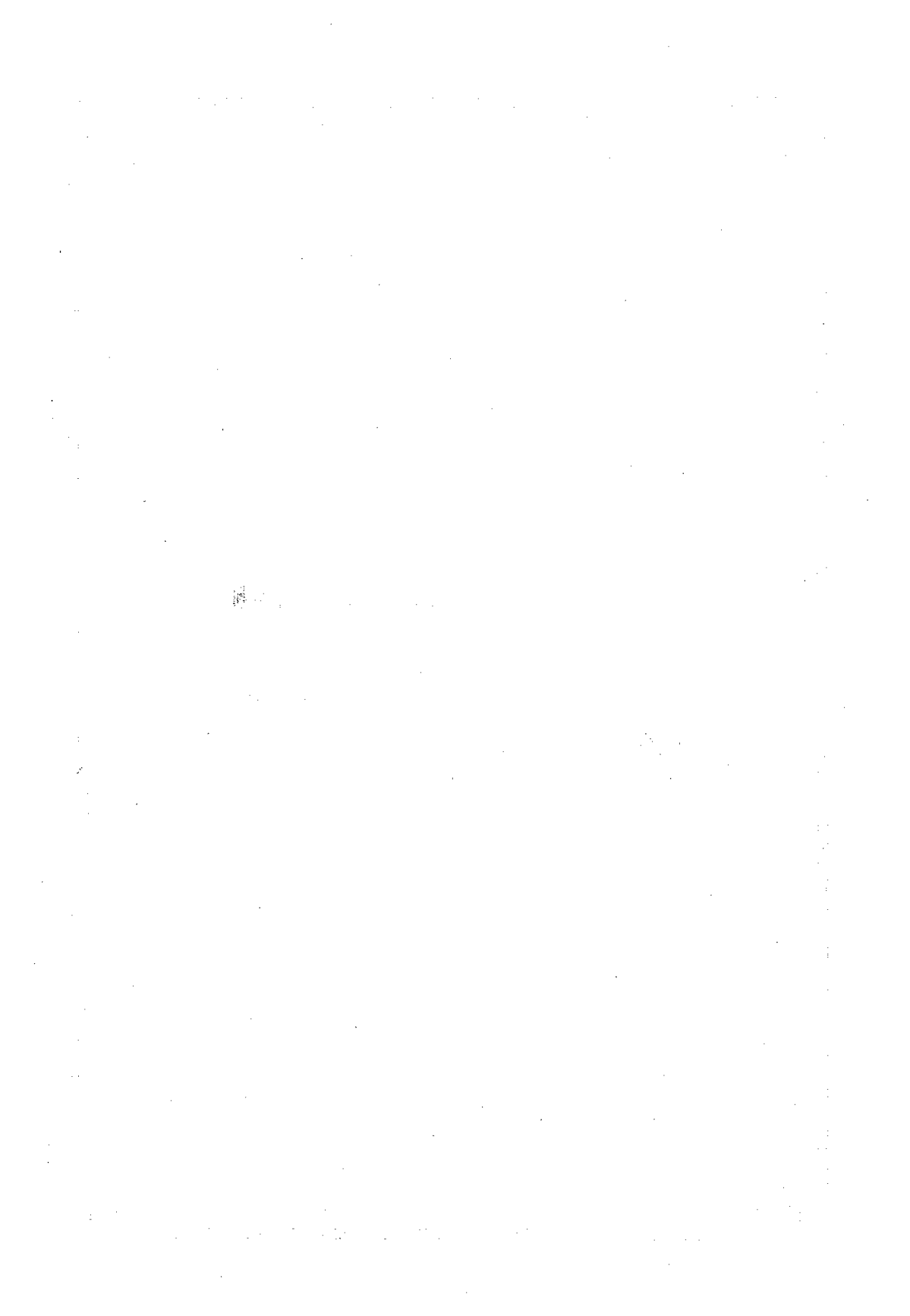
| الصفحة | الموضوع                                                                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣      | المقدمة                                                                                                                   |
| ٥      | شرح آية                                                                                                                   |
| ٧      | كتاب الذخائر وما فيه من المسائل الشركية :                                                                                 |
| ٧      | تجویزه طلب الشفاعة والاستغفار من النبي ﷺ بعد وفاته ، وبيان كون ذلك من الشرك في عنایته بصلة الفاتح وشرحه لأنفاظها .        |
| ١٢     | المسألة (١)                                                                                                               |
| ١٢     | المسألة (٢)                                                                                                               |
| ١٥     | المسألة (٣)                                                                                                               |
| ١٧     | المسألة (٤)                                                                                                               |
| ١٨     | المسألة (٥)                                                                                                               |
| ١٩     | المسألة (٦)                                                                                                               |
| ٢١     | المسألة (٧)                                                                                                               |
| ٢٢     | المسألة (٨)                                                                                                               |
| .      | ﴿ ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها ﴾ .                                                                                     |
| .      | تجویزه طلب الشفاعة ، وبيان كون ذلك من الشرك في عنایته بصلة الفاتح وشرحه لأنفاظها .                                        |
| .      | وهو إقرار منه بلازم تلك الصلاة من الكفر .                                                                                 |
| .      | وفي بيان ضلال التجانى وكفره .                                                                                             |
| .      | قوله : أنت باب الله ، وإقراره ما في قصيدة البكري . من الشرك ، ورد . ذلك تجویزه طلب الشفاعة ، وبيان تضليله في ذلك وضلاله . |
| .      | تجویزه التوسل بغير النبي ﷺ ، ودعوته إلى الشرك بذلك .                                                                      |
| .      | إقراره قول : ليس لنا إلا إليك يا رسول الله فرارنا ، وبيان أن ذلك من الشرك .                                               |
| .      | قوله : كرامات لزائر القبر النبوى ، وبيان ما في ذلك من الكذب والتضليل .                                                    |
| .      | نقله استحباب زيارة القبر النبوى عند الحنابلة ، وبيان أن قصده من ذلك التضليل .                                             |

- ٢٣ المسألة (٩) تجويزه التمسع بشباك الحجرة النبوية للخواص وهي دعوة إلى الشرك ظاهرة .
- ٢٤ المسألة (١٠) زيارة القبر الشريف ، وأنها من أفضل الأعمال ، وبيان تضليله وباطلته في ذلك .
- ٢٥ المسألة (١١) نفيه لقطع عمر شجرة بيعة الرضوان ، ودعوته إلى التبرك بالأشجار والأحجار بطريق التضليل .
- ٢٦ المسألة (١٢) تفضيله موضع جسد رسول الله ﷺ من قبره على الكعبة والعرش ، وبيان خطئه وضلالة في ذلك .
- ٢٧ المسألة (١٣) مقارنته بين ليلة المولد وليلة القدر ، وبيان كذبه وضلالة في ذلك .
- ٢٨ المسألة (١٤) إقراره حياة النبي ﷺ غير البرزخية ، وبيان خطئه وسوء قصده في ذلك .
- ٢٩ المسألة (١٥) دفاعه عن إسلام أبيي الرسول ﷺ ونجاتهما من النار وترضيه عنهم ، وحكمه بنجاة أهل الفترة كافة ، وتقريره فرية إحياء أبوى الرسول ﷺ وإيمانهما به ﷺ وموتها على الإيمان ، وبيان كذبه وتضليله وسوء قصده في كل ذلك .



● ● الرسالة العاشرة

النصائح الأزواجه  
قدمت لبيت الله الحجاج



فاتحة :

بِسْمِ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ، وَآلِهِ وَصَحْبِهِ  
وَمَنْ أَتَيْهُ هَذَا .

وبعد - أخي الحاج - إنه أداءً لواجب نصحك الذي أوجبته أخوتك  
رأيت أن أتقدم إليك بهذه العرائس من النصائح ؛ لتسمع بها روحياً  
وعقلياً ، وأنت في رحلتك المباركة الخالدة تتنقل في رياض العبادة ، وتنسم  
في رحاب الله نسيم الرحمة والغفران . فخذها أزواجاً خمسة بلا مهر  
تقدمه ، ولا وليمة تقييمها سوى أن تقول لربى تعالى وربك الذي لا إله  
غيره ولا رب سواه : رَبِّ إِنَّ عَبْدَكَ قَدْ نَصَحْنَاهُ لَكَ يَرْجُو بِذَلِكَ أَنْ  
تُعَافِيهِ ، وَتَغْفِرْ عَنْهِ ، وَتَغْفِرْ لَهُ وَتَرْحِمْهُ ، وَتَتَوَلَّهُ وَلَا تَرْكِهُ ، فَاعْطِهِ اللَّهُمَّ  
ذَلِكَ ، وَاعْطِنِي مثَلَهُ إِنِّي أَخْوَهُ وَهُوَ أَخِي ، وَأَنْتَ رَبُّنَا الْبَرُّ الرَّحِيمُ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ .

الزوج الأول  
من  
النصائح الأزواجا  
إليهان ، والتقوى

## ١- الإيمان

هل تدرى - أخى الحاج - ما الإيمان الذى أنصح لك به ؟  
إنه شاطئ النجاة ! وبر السلامة ! وساحة الأمان ! ودار الامتنان ..

إنه حى الله الذى لا يأمن إلا من نزل به ، ولا تنتهى حيرة ولا يذهب  
خوف ولا قلق ولا فزع من لم يحل به ، وينزل بساحتة .  
إن الإيمان مشتق من الأمان ولذا فإن العبد لا يزال خائفاً في الحياة حتى  
يؤمن بالله ، فإذا آمن أمن ، وإذا أسلم سلم .

وهل تدرى - أخى الحاج - ما حقيقة الإيمان الذى تُنصح به ، وتُدعى  
إليه ؟ إنه تصدقك الجازم الحالى من أي شك أو ريب أو تردد : إيمانك بالله  
ربا وإلها ، وبكل ما أمرك الله تعالى بالإيمان به من الملائكة ، والكتب ،  
والرسل ، والبعث الآخر ، والقضاء والقدر . هذه حقيقة الإيمان المنصوح  
للك به . واسمع لي أن أحذنك عنه حدثا مختصرًا تزداد به معرفة ويقينا  
فأقول : إنك بالإيمان بالله تعالى ربا وإلها تكون قد عرفت سر حياتك ،  
وعلة وجودك ، وسر وعلة الحياة والكون كله من حولك ، وبذلك تأخذ  
مدارك حول حقائق العبادة التى خلقت لها فلا تربح تسير في فلكها ،  
شأنك في ذلك شأن الكواكب في مساراتها ، والأفلاك في مداراتها فلا  
تكل من طاعة ، ولا تقل من قرب أوجب . وبه تكون أمنت من  
الخسنان ، وفزت بالجنان ، والبست حلل الرضوان . إنك بإيمانك  
بالملايك تكون قد اكتشفت عالم الطهر والصفاء ، وتعرفت إلى إخوان  
روحك ، ورفقاء رحلتك في عبادتك لربك فيعظم بهم أنسك ، ويكمel بهم  
قربك ، وتعرف بهم سر وصول خبر السماء إلى الأرض في أقل من لحظة  
عين ، أو ثانية ، وسر الموت والحياة وطبيعتهما . وبطهر أولئك الأطهار  
وصفاتهم وخيريتهم تطلع على العالم الآخر ذى الطبيعة الشريرة والخبيث

والظلمة ، وهو عالم الشياطين ، إذ بضدها تتميز الأشياء .

إن ما يرى من طهر وصفاء وخير إنها هو قد فاض<sup>(١)</sup> من عالم الطهر والخير والصفاء . كما أن ما يرى من ظلمة وخبت وشر إنها قد فاض من عالم الظلمة والخبت والشر .

وإنك بمعرفتك هذه التي أثمرها لك إيمانك بالملائكة الأطهار قد تعظم رغبتك في الطهر والصفاء وتحن إلى مواكبة أهلها فلا تلبث أن تطهر وتصفو وتواكب ، وبذلك تكمل وتسعد .

وإنك بإيمانك بكتاب الله عامة والفرقان خاصة تكون قد أكدت إيمانك بالله . . . وملائكته وقررته في نفسك ، وبلغت به اليقين المطلوب للمؤمنين ، إذ كتب الله فيها كلامه ، والملائكة قد تنزلت به ، فالإيمان بالكتب يثبت الوجودين وجود الله تعالى وجود الملائكة بطريق برهانية تذعن لها العقول ، إن الإيمان بالكتب يزيد في طاقة الإيمان بالله وملائكته مع ضميمة ما يكسبه الإيمان بالكتب من علم الغيوب والشرع والأحكام الأمر الذي يجعل المؤمن الموقن في موكب قول الله تعالى : « وما يعقلها إلا العاملون »

وبإيمانك برسول الله كافة وبخاتمهم وإمامهم نبيّنا محمد ﷺ خاصة تكون قد أوجدت لنفسك خير مثال تحذى به في طلبك الكمال البشري ، ووفرت لك مربياً عليها حكيمًا تربى بواسطته روحك وعقلك وخلقك فلا تزال تكمل في ذلك ما لازمت طاعته وواصلت السير معه ترسم خطاه ، وتقنفي آثاره ، مع ما تكتسبه من العلوم والمعارف ، وما تصل إليه من اليقينيات في حقائق علم الغيب والشرع .

وبإيمانك بالبعث الآخر وهو الإيمان باليوم الآخر تكون قد ولدت مرة أخرى ؛ إذا الأولى كانت من ضيق بطن أمك إلى سعة الدنيا ورحابتها ،

(١) يشهد لصحة هذا المعنى حديث الترمذى والناسى وأبي حبان : أن للشيطان لستة بأبن ادم وللملائكة لستة الحديث .

والثانية من نك الدنيا وشقائها ، إلى نعيم الآخرة ، وسعادتها . وخير من ذلك أنك تخلصت من أسر هذه الحياة الدنيا ، ونجوت من غرورها وفتنتها وهي كما هي كاذبة خادعة لاتفي بوعد ، ولا تثبت على عهد . إنك بمعرفتك الخالدة الصادقة الوفية تكون قد استغنىت بعما لها وكما لها عن قبح الأولى ونقصانها

هذا بعض ما يكسبك إيمانك بالدار الآخرة ، وغيره كثير ، وحسبك أنك أصبحت ذا حياتين وذا زوجين تأخذ من الأولى ما ينفعك للأخرة ، وتقسم بين الزوجين بحسب خيرية كل منها وطول بقائهما .

وإنك بإيمانك بالقدر تكون قد أذهبت عن نفسك حزن ماتراه قد فاتها ، وأرحتها من عناء الفرح بعرض الدنيا ومتاعها ، إذ القدر معناه : أن كل شيء كان في هذه الحياة الدنيا أو يكون قد سبق به علم الله تعالى ، وقضى بوجوده مقدراً له زمانه ومكانه وكميته وكيفيته فلا يختلف في شيء من ذلك ويختلف فيه .

ولذا كان القدر عبارةً عن نظام الكون والحياة يسير كل شيء وفقه بلا زيادة ولا نقصان . وهذا ما قرره الرسول ﷺ بقوله في رواية مسلم « كل شيء بقضاء وقدر حتى العجز والكيس » . وقوله : « واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وأن ما أخطأك لم يكن ليصيبك رُفت الأقلام وجفت الصحف » .

فمن آمن بنظام القدر ذهب حزنه وخوفه وقل حرصه وتعبه ، وفاز بتقوى الله تعالى والإجمال في الطلب .

## ( ب ) - التقوى

التفوى زوج الإيمان . وقبل أن تعرفها أخي الحاج وهى المنصوح لك بها ينبغي أن تعرف أن تلازمًا تماماً بينها وبين الإيمان حتى لكتها زوجان لا ينتج الأول منها إلا بالثانى .

واعلم أخي الحاج - أن ما يتوجه الإيمان والتقوى إذا اجتمعا للعبد هو خير ما فوقه خير ، وأمل دونه كل أمل ، إنه مجموع ثلاثة أشياء هي ولادة الله تعالى وهي غاية الغايات ، ومنتهى الإرادات ، وانتفاء الخوف والحزن عن العبد في الدنيا والآخرة ، والبشرى العاجلة والأجلة . وهكذا النص القرآنى المثبت لذلك قال تعالى من سورة يونس عليه السلام : « ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ، الذين آمنوا و كانوا يتقون ، لهم البشرى في الحياة الدنيا والآخرة ، لاتبدل لكلمات الله ، ذلك هو الفوز العظيم » .

واسمح لي بأن أنبهك إلى أن ما ذكر لأهل التقوى من النتائج الطيبة وما سيذكر إن شاء الله تعالى لم تكن فيه التقوى المنصوح لك بها مجرد عن الإيمان بحال من الأحوال ، بل الإيمان هو محل الأول فيها والثانى ، وإنما لشدة افتقار التقوى للإيمان ، وعدم تصور وجودها بدونه يذكر القرآن الكريم ثمار التقوى لأهلها المؤمنين المتقيين ، إما بصيغة وعد صادقة ، أو أخبار جازمة يذكرها مجرد عن ذكر الإيمان لعدم وجود تقوى مشمرة بدون إيمان صحيح . وذلك كقوله تعالى : « ومن يتق الله يجعل له مخرجا ، ويزقه من حيث لا يحسب » ، فثمرة التقوى هنا شيئاً ما : الخلاص من كل ضيق ، والخروج من كل محنة أو فتنه ، والرزق الطيب الذى لا منه فيه لأحد غير الله تعالى وهو أطيب الرزق وأهناه وأمرأه .

وك قوله تعالى : « ومن يتق الله يجعل له من أمره سراً » ، والثمرة هنا : تيسير الأمور وتسهيلها لذى التقوى ، حتى لا يكرب ولا يشقى أو يتعب .

وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَقَوَّلُوا لَكُمْ فِرْقَانًا وَيَكْفُرُونَ بِعِنْدِكُمْ سِيَّئَاتُكُمْ ﴾ . والثمرة هنا شيئاً هما : حصول الفرقان وهو نور البصيرة الباطنية ، وإدراك خاص توجده التقوى في القلب أو العقل يميز به صاحبه بين كل المشتبهات كالحق والباطل والرابع والخاسر ، والضار والنافع . والشيء الثاني تكفيير السيئات التي قد يجترحها العبد نتيجة ضعفه البشري ، أو تلك التي اكتسبها قبل حصول الفرقان له .

وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ النِّعَمِ ﴾ . قوله : ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا حَدَائِقَ وَأَعْنَابًا وَكَوَاعِبَ أَتْرَابًا وَكَأسًا دَهَاقًا ، لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغْوًا وَلَا كَذَابًا جَزَاءً مِّنْ رَبِّكَ عَطَاءً حَسَابًا ﴾ . فهذه أخبار إلهية بما أمرته التقوى لأهلها من النجاة من النار ، وهي أكبر مخوف مرهوب ، والفوز بالجنة وما فيها من النعيم المقيم وهو أعظم مرغوب محظوظ .

والآن - أخي الحاج - بعد أن عرفت من خلال ما حدثتك به عن تلازم التقوى مع الإيمان ، وعن ثمار التقوى ونتائجها الطيبة مما جعلك حقيقة تتشوف إلى معرفة التقوى ؛ لتعلم على تحقيقها بعد تحصيلها فإنني أسألك لأنّي رغبة المعرفة في نفسك فأقول لك : ماهي التقوى المطلوبة منك والمنصوح لك بها ؟

و قبل أن أعرفك بها أكرر لك القول بأنك وإن عرفتها لم تكن لتظفر بها وتحصل عليها ما لم توجد لها شرطها الذي هيئات هيئات أن توجد بدونه إلا وهو الإيمان الصحيح ، وأعني بالصحيح ما وافق مراد الله تعالى منه في أمره لعباده به في مثل قوله : ﴿ أَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ، واخباره عن أهله في قوله : ﴿ وَلَكُنَ الْبَرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ ﴾ .

وعلامة صحة إيمان المؤمن بموافقته لمراد الله تعالى من أن يتحقق له خمس صفات وهي : الموالة التامة للمؤمنين والمؤمنات بالنصرة والمحبة . الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . وإقام الصلاة . وإيتاء الزكاة . طاعة الله

رسوله ﷺ .

فإن لم تحصل للعبد هذه الصفات دل ذلك على عدم صحة إيمانه فليراجع نفسه ، والله المستعان .

وقد وردت هذه الصفات المطلوبة لصحة الإيمان في قول الله تعالى من سورة التوبة حيث قال تعالى في ذلك : ﴿الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ ، وَيَؤْتُونَ الزَّكَاةَ ، وَيَطْبِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، أُولَئِكَ سَيِّدُهُمُ اللَّهُ﴾ . فهذه الآية الكريمة نص في ذلك فلتقرأ ولتأمل

والآن وقد عرفت - أخي الحاج - شرط نفع التقوى أعرفك بالتقوى لتعرفها .. فتعمل على تحصيلها وتحقيقها فتفوز بولاية الله تعالى التي هي رأس الأمر وملاكه ، وفتح مفتاح دار السلام . فأقول : التقوى اسم جامع لفعل ما يحب الله تعالى من الاعتقادات والأقوال والأفعال . ومن الأفعال أفعال القلوب كمحبة الله والخوف منه والرغبة إليه . والحب فيه والبغض لأجله . وترك ما يكره من ذلك .

وهي تستلزم العلم فلا تقوى بدون علم ، إن معرفة ما يحب الله عزوجل ومعرفة ما يكره من المعتقدات والأقوال والأفعال لاتحصل بدون العلم بحال من الأحوال . فلا يعرفن امرؤ ربه ما لم يكن ذا يقين برئه ، وعلم كامل بمعرفة محابيه ومكاريه ، ومصدق هذا قول الله تعالى ﴿إِنَّمَا يَخْشِي اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَاءُ﴾ فقد قصر الخشية على العلماء دون غيرهم من لا يعلمون . فإذا عرف العبد المؤمن أن الله تعالى يحب الصلاة مثلاً وأراد أن يتقرب بها إليه تعالى وجب عليه أن يعرف كيف يصلى ، وإذا علم أن الله تعالى يأمر بالطهارة وجب عليه أن يتعلم كيف يتظاهر ، وهكذا سائر القرب والعبادات التي هي محاب الله تعالى . ومن هنا تتأكد الحقيقة وهي أنه لاتقوى بدون إيمان صحيح وعلم كامل بمعرفة ما يتقى الله فيه من محاب ومساحت .

وأخيراً فلتعلم أخي الحاج أن الطريق إلى تحقيق الإيمان والتقوى هو ذكر الله تعالى وشكره ، إن الذكر يورث دوام المراقبة ، والمراقبة تحفظ الإيمان وتزيد فيه والشكر يورث دوام الطاعة ، والطاعة تقوى التقوى وتزيد فيها . فعليك إذن بالذكر والشكر لتحقيق الإيمان والتقوى والظفر بنتائجها الطيبة .

ولما كان الذكر والشكر من النصائح الأزواج فسوف نحدثك عنها ونعرفك بها فاطلب ذلك فيها يأتي من الكتاب . والسلام عليك ما انتظرت وقرأت وعرفت وعلمت .

الزوج الثاني  
من  
النصائح الأزواج  
الذكر والشك

(أ) - الذكر

أخرى الحاج هل تدرى ما هو الذكر الذى أنسح لك بملازمه ، وعدم تركه والتغريب فيه ؟ وهل تدرى ما قيمته ، وما ثماره ، وما هي نتائجه ؟ ؟ ؟

وبعد : فإن كنت تدرى فحسبي أن أذرك وإن كنت لا تدرى فإنى أعلمك ، وعلى كلا الحالين أفيدك وتفيدنى ، وهذا شأن أخوة الإيمان والإسلام ينفع بعضهم بعضاً .

أما ما هو الذكر ؟ فإنى أؤخر الإجابة عنه ؛ ليكون آخر ما تقرأ فيستقر في ذهنك فتحفظ وتعمل وبذلك تكمل وتسعد وهذا هو مطلوبنا لك . وأما عن قيمة الذكر ، وثماره ونتائجها فإليك بيان ذلك من الروايات الحديثية الصحيحة التالية :

١ - رواية أبي هريرة المتفق عليها وفيها يقول الله تعالى : « أنا عند ظن عبدى بي ، وأنا معه إذا ذكرني ، فإن ذكرنى في نفسه ذكرته في نفسى ، وإن ذكرنى في ملأ ذكرته في ملأ خير منه »  
فقل لى بربك - أخرى الحاج - هل هناك ما هو خير وأشرف للعبد من أن يكون الله جل جلاله معه ؟ إذا دعاه أجابه وإذا سأله أعطاه ، وإذا استنصره نصره .

وهل هناك ما هو خير وأشرف للعبد من أن يذكره الله تعالى في نفسه ،

أوفي ملأ من أهل السماء وهم خير من أهل الأرض وأشرف ، لأنهم  
يسبحون الليل والنهر لا يفترون  
الله أكبر ، ماذا يثمر ذكر العبد ربّه من شرف وكمال وخير !!  
وبسخان الله كيف ينسى العبد ربّه !!

٢ – رواية أبي موسى الأشعري عند البخاري وفيها يقول الرسول ﷺ : « مثل الذي يذكر ربّه والذى لا يذكره مثل الحى والميت ». إن هذه الرواية الصحيحة قاضية بأن الناس مابين حىً وميت ، وأن الحى منهم من يذكر الله تعالى ويعيش على ذكره ، وأن الميت من لا يذكر الله عز وجل ، ولا يلازم ذكره .

وببناء على هذا فالذكر روح وحياة ، وتركه عدم وموت .  
وحسب الذكر فضلاً أن تكون به الحياة ، ويكون بدونه الموت والوفاة .  
تلك كانت رواية البخاري .

أما رواية مسلم فإنها تصنف البيوت إلى صنفين صنف يذكر فيه الله ، وصنف لا يذكر فيه الله ، فتقول : « مثل البيت الذي يذكر الله فيه ، والبيت الذي لا يذكر الله فيه مثل الحى والميت ».

وعليه فإن خلاصة مجموع رواية الشعixin : أن الذكر حياة ، وتركه موت . وسر هذه الحقيقة أن الله تبارك وتعالى خلق الإنسان ورزقه ، ليذكره ويشكره ، ووتهبه الحياة لأجل ذلك . فإذا ترك الذكر والشكر تعطل الغرض الذي لأجله خلق ، فكان كالعدم وهو الموت !

٣ – رواية أبي الدرداء عند الترمذى والحاكم وصححها الأخير ، وفيها يقول الرسول ﷺ : « ألا أنبئكم بخير أعمالكم ، وأذكراها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم ، وخير لكم من إنفاق الذهب والفضة ، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أنعناقهم ويضربوا أنعناقكم ؟ قالوا : بلى ، قال : ذكر الله تعالى !! »

فهل بعد هذا الخير من خير ؟ وهل بعد هذا الفضل من فضل ؟ وهل

بعد هذه الشهار الشهية والنتائج الطيبة المرضية من شهار أو نتائج ؟ إن هذا الخبر النبوى الصحيح قد فضل الذكر المنصوح لك أياها الحاج به فضله على سائر الأعمال ، ورفعه إلى مستوى لا يصل إليه عمل من صالح الأعمال ، بحال من الأحوال ، حيث جعله خير الأعمال ، وأزكاهما عند الله ، وأرفعها لدرجات العبد ، وأفضل من صدقة الذهب والفضة ، وخير من قتال الكفار والاستشهاد في ذلك . وهل يستغرب في ذكر الله تعالى هذا ؟

وقد علمنا أن الذكر هو علة الحياة كلها وسر وجودها ، وما الإنفاق والجهاد إلا ضرب من الذكر ، ونوع من أنواعه ، كما سيأتي بيانه . نكتفى أخى الحاج - بهذه الإشارة في الإجابة عن سؤالنا لك : هل تدرى ما قيمة الذكر ، وما ثماره ، وما هي نتائجه .

ونجيب عن أول سؤال صدرنا به .. حديثنا إليك وهو هل تدرى ما هو الذكر الذى ننصح لك به ويملازمه ، وعدم التفريط فيه . فنقول : إن الذكر ضد الترك والنسيان ، وكما يكون باللسان ، يكون بالجتان . فالته القلب واللسان ، وقد ينفرد اللسان بالذكر كما قد ينفرد القلب به ، وخبره ما تواطأ فيه القلب واللسان .

وانفراد اللسان بالذكر دون القلب لا خير فيه إن استمر القلب مشغولا لا هياً عن المذكور سبحانه وتعالى .

وأما انفراد القلب بالذكر فقد يكون في مواطن كثيرة خير من الذكر باللسان ، ومن تلك المواطن ما يلى :

١ - أن تعرض للنفس شهوة محمرة وتريد قضاءها فيذكر العبد بقلبه مقام ويمكن في مخالف ويحجم عن قضائها ، ويقلع عنها ويبعد عن ساحتها بعد أن كاد يتربى فيها ، فهذا الوطن من ذكر القلب من أشرف المواطن .

٢ - أن يطيف بالقلب عدو الله إبليس للإغراء بالفتنة والإيقاع في المعصية

فيذكر العبد ربّه بقلبه فيستعيذ بالله السميع العليم من الشيطان  
الرجيم فيذهب عنه ما كان قد ألمّ بنفسه من فتن إبليس . قال تعالى  
في هذا : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا  
هُمْ مُبَصِّرُونَ ﴾ .

- ٣ - أن يقصر العبد المنيب في الطاعات فيذكر وعد الله لأولئك من أهل  
طاعته فينطلق يعمل وينافس ويسابق المجدّين والمشمرّين حتى  
ينفسهم ويسقطهم .
- ٤ - أن تلوح الحياة الدنيا بزیتها من مال أو شهوة أو شهرة أو شرف فيذكر  
العبد المنيب وعید الله لأهل معصيته ، وما أعد لأهل معصيته من  
النکال والعذاب فيکف ويعرض وينصرف .

هذا والذكر باللسان وقد عرفت فضله وشرفه وثماره ونتائجها فاعلم أنه لا  
يشمر تلك الشهار ولا يتحقق تلك النتائج إلا إذا استوفى شروطه التالية :

- ١ - أن يكون بالألفاظ التي شرعها الله تعالى ، واستحب أن يذكر بها ،  
وهي تتفاوت في الفضل فأعلاها : لا إله إلا الله حديث « أفضلي الذكر لا  
إله إلا الله » ثم « لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الملك ولهم الحمد  
وهو على كل شيء قادر » حديث « أفضلي ما قلت أنا والنبيون من قبل  
لا إله إلا الله الخ . . . » ثم « سبحانه الله وبحمده سبحانه الله العظيم »  
 الحديث الصحيح : « كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان  
حبستان إلى الرحمن سبحانه الله وبحمده سبحانه الله العظيم » ثم « سبحانه  
الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر » الحديث الصحيح : « قلت بعدك  
أربع كلمات » الخ . . . ثم « سبحانه الله والحمد لله والله أكبر » دبر كل  
صلوة وعند الإيواء إلى فراش النوم لحديث على وفاطمة : « إذا أوريتا إلى  
فراشكما » الخ ثم تلاوة القرآن الكريم ، والاستغفار والصلوة على النبي  
المختار » .
- ٢ - أن يكون العبد الذاكر عالماً بمدلولات الألفاظ عارفاً بمعناها  
موقعها .

٣ - أن يكون قلبه متواطئا مع لسانه فلا ينفرد أحدهما بالذكر دون الثاني .  
 ٤ - أن يأتي الذاكر بالفاظ الذكر كما وردت عن الشارع فلا يزيد فيها ولا ينقص منها ولا يقدم مؤخراً منها ولا يؤخر مقدماً ، إذ مراعاة الكمية والكيفية ضرورية لإنتاج الذكر وإثماره .

هذا هو الذكر المطلوب وتلك شرائطه فالزمه فإنك لم تخلق إلا له ، واذكر ما قد عرفت من فضائله يسهل عليك ملازمته ويظل لسانك رطباً به . وهنيئاً لك سلفاً .

### ( ب ) - الشكر

اعلم أخي الحاج - أن الشكر الذي أنسح لك به ويملازمه وعدم التفريط فيه أنه صنو الذكر وقرينه الذي لا يكاد يفارقه ، بيد أنه أعم من الذكر إذ كل شاكر ذاكر ، وما كل ذاكر ، شاكر ، فمن قال الحمد لله على نعمه حصلت له ذكر وشكر .

ومن قال : لا إله إلا الله ذكر ولم يشكر حتى يعبد الله وحده لاشريك له .

ومن قال سبحانه الله وبحمده سبحانه الله العظيم ذكر ولم يشكر ، ومن قام فصلى صلاة فقد ذكر وشكر . وما يدل على تلازم الذكر والشكر قول الله تعالى : ﴿ فاذكروني أذكريكم ، واسكروا لي ولا تكفرون ﴾ . فقد طلب الحق تبارك وتعالى في هذا الخطاب من عباده المؤمنين كلاً من الذكر والشكر ، وواعد بالجزاء من ذكر وشكر . ثم إن الذكر ضدة الترك والنسيان ، والشكر ضدة الجحود والكفران . ومن جحد شيئاً لم يذكره ، ومن كفر شيئاً لم يظهره . فظهور بهذا أن الذكر والشكر زوجان لا فرق بينهما ، وهما مطلوبان من العباد معاً .

وقد عرفت الذكر في حديث سبق لنا معك أيمها الحاج الكريم ، فما هو الشكر المنصوح لك به لفضله وأهميته ؟

إن الشكر المطلوب من العبد أن يعيش عليه ولا يفارقه طوال حياته هو عبادة الله تعالى التي هي طاعته بامتثال أوامره واجتناب نواهيه مع حبه غاية الحب وتعظيمه غاية التعظيم ، وخوف سبيه الشعور بالقصير ورجاء أوجده الطمع في الثواب على الطاعة .

إن نعمة الله على العبد بخلقه ورزقه استوجبته عبادته شكرًا له على نعمة الإيجاد والإمداد أي الخلق والرزرق .

روى أنه لما أتمَ الله نعمته على آل داود عليه السلام وذكرهم بها وهي نعم عظيمة أمرهم بشكرها ويقوله ﴿ اعملوا آل داود شكرًا ﴾ . قام داود عليه السلام خطيباً في آل داود الذين هم آله ، وقال أكفونى النهار أكفكم الليل ، فما شئت أن ترى في مسجدهم راكعاً أو ساجداً في آية ساعة من ليل أو نهار إلا وجدت حتى إن سليمان عليه السلام مات وهو قائم يصلِّي معتدماً على عصاه .

كما صح عن نبينا محمد ﷺ أنه لما أنزل الله تعالى عليه قوله ﴿ إنا فتحنا لك فتحا مبيناً ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ﴾ قام من الليل حتى تورمت قدماه ، فرقَت له أم المؤمنين عائشة وقالت له في ذلك فأجابها بقوله : « أفلأ أحب أن أكون عبداً شكوراً ؟ »

فدلل هذا على أن الشكر هو العبادة ، وأن أعظم العبادة الصلاة ؛ لاشتراكها على الذكر والشكر معاً كما قدمنا .

هذا هو الشكر العام المطلوب من العبد لله تعالى . أما الشكر الخاص على نعمة من النعم تحصل للعبد فهو مجموع ثلاثة أمور وهي :

١ - الاعتراف بالنعم للنعم عز وجل بذكرها منسوبة إليه .

٢ - تمجده عليها باللسان ، والثناء عليه بها مادامت ثابتة له ينعم بها بين الناس .

٣ - صرفها في مرضاته ، والاستعانت بها على طاعته سبحانه وتعالى .  
 فمجموع هذه الأمور الثلاثة هو شكر النعم الخاصة ، فمن أنعم الله عليه بنعمة علم أو مال ، أو جاه ، أو فراغ ، أوصحة وعافية لا يتم شكره لله تعالى عليها إلا بالاعتراف لله بها ، وحمده عليها ، وثنائه عليه بها مع صرفها في مرضاته ، فإن هو جحدها ولم يذكرها ، ولم يحمد الله تعالى عليها ، ولم يثن بها عليه ، ثم صرفها في غير مرضاته من سائر معا�يه فقد كفر هذه النعمة وما شكرها .

ولنعلم هنا أنه يتربى على شكر النعمة وعدم أمران :

الأول : بقاء النعمة وزيادتها والانتفاع بها في الدين والدنيا لمن شكرها .  
 والثانى : عدم الانتفاع بها ، وسلبها ، والحساب عليها لمن كفرها ولم يشكرها . ودليل هذا قوله تعالى من سورة إبراهيم عليه السلام ﴿إذ تاذن ربكم لئن شكرتم لأزيدنكم ، ولئن كفرتם إن عذابي لشديد﴾ .

#### بعض أسرار الشكر وفضائله :

إن من أسرار الشكر أنه مع الذكر يمثلان علة الحياة كلها ، فلو سأله سائل عن علة هذا الوجود بكل ما فيه ، وطلب الجواب على ذلك ، وأمكنه أن يتلقاه لكان الجواب : هي الذكر والشكر ، لأن الله تعالى أحب أن يذكر ويشكر خلق الوجود بما فيه الإنسان والجحان ليذكر بذلك ويشكر وهذا ظاهر في قوله تعالى من سورة والذاريات : ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾ ، وقوله في الحديث القدسى : « يا ابن آدم لقد خلقت كل شيء لأجلك ، وخلقتك لأجلِي » : أى لتذكرنى وتشكرنى .

ومن أسرار الشكر أن الله تعالى يعطى العبد الخير ويزيه منه من أجل أن يشكره عليه ، ويدل على هذا قوله تعالى ﴿ويتم نعمته عليكم لعلكم تشكرنون﴾ .

أما فضائل الشكر فإنها كثيرة وقد نكتفى منها بذكر ما يلى :

١ - أن الله تعالى يحبه ، وما أحب الله تعالى شيئاً إلا شرف بذلك وفضل ، وقد روى مسلم عن أنس بن مالك أن النبي ﷺ قال : « إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة في حمده عليها ويشرب الشربة في حمده عليها ». فهذا دليل أن الله تعالى يحب الحمد والحمد هو رأس الشكر . ويبدل لهذا روایة ابن ماجه وفيها أن النبي ﷺ قال : « ما أنعم الله على عبد نعمة فقال : الحمد لله إلا كان الذي أعطاه أفضل مما أخذ » وهذا دليل ظاهر أيضاً على أن الله تعالى يحب الحمد الذي هو الشكر ، إذ ورد أن الحمد رأس الشكر .

٢ - أن الشكر يحفظ النعمة من الزوال ، وستر ذلك أن العبد إذا اعترف بالنعمة وأخذ نفسه أن لا يصرفها إلا في مرضاته الله تعالى فإنه لا يسرف ولا يبذل بل يعتدل في تصرفه ويقتضي ، والاعتدال في الأمور والقصد فيها يسبب بقاء خيرها وسلامتها وصلاحها واستمرار ذلك لها حتى يخرج بها العبد عن حدود القصد والعدل فتسوء وتفسد وتضمحل وتذهب .

٣ - أن النعم تزيد بالشكر وتكثر عليه حسب وعد الله الصادق في قوله : « لئن شكرتم لأزيدنكم » وبيان ذلك : أن العلم نعمة فإذا شكرها العبد بتعليم ذلك العلم والعمل به فإن ذلك من شأنه أن يبقى على العلم ويزيد فيه ، كما أن المال نعمة فإذا شكرها العبد بالاقتصاد في إنفاقه ، وعدم إتلافه ، وعرف حق الله فيه فانفق منه مرضاته الله تعالى ومن ذلك أداء الحقوق المتعلقة به كالزكاة وغيرها فإن هذا المال يزكي بإذن الله وينمو ويبارك فيه .

وأخيراً - أخني الحاج - أكرر نصحي لك بعد أن عرفت الذكر والشكر وعرفت فضائلهما أنت لك بملازمتها ملازمتك للإيمان والتقوى ، وقد كملت عليها وسعدت بها ، فإن الذكر والشكر علة حياتك ، وسر وجودك ونجاتك فأنت بها حي كريم ، وبذلوكها عدم محض لا وجود لك ولا كرامتك . فاذكر هذا معنى . والسلام .

الزوج الثالث  
من  
النصائح الأزواجا  
المهجرة والجهاد

(أ) - المиграة :

بسم الله وبعد : فالمigration والجهاد زوجان قلما يفترقان . . حتى  
لكان أحدهما أصل للثاني . وفي القرآن الكريم : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا  
وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ . أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ ،  
وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

ودعوات الحق في كل زمان ومكان لا تخلو غالباً منها ، بل وقد لا  
تقوم إلا عليها والنصح بها لذى الإسلام والإيمان نصح بها لابد له  
منه ؛ لتحقيق الإسلام وتثبيت الإيمان ، وإفادة الإحسان ، والإبقاء  
على ذلك كله من أجل الإكمال والإسعاد في العبيتين ؛ ولذا فإني  
أنصح لك - أخي الحاج الكريم - بمعرفة migration والجهاد ،  
 واستعمالها وقاية لإيمانك وحصناً لإسلامك عند الشعور بتهديده  
فيها من قبل أعداء الإيمان والإسلام من ذوى الكفر والخبث والفساد  
والشر الذين لم يبرحوا حريراً على المؤمنين والمسلمين منذ زمن المهاجر  
الأول إلى اليوم وإلى انتهاء حياة الإيمان والإسلام قرب انقراض  
الكون عند ما لم يبق من يقول : الله ، الله . كما جاء ذلك في صحيح  
الأخبار .

وإن سألت عن migration أو تسألت وأردت أن أعرفك بها فاصنع إلى  
أحدثك بها يعرفك بها ويفضلها وحكمها وحكمتها .

أما الهجرة : فهي الاسم من هجر المكان يهجره هجراً وهجراناً إذا تركه لما لحقه به من أذى في دينه أو عرضه أو ماله أو بدنـه ، أو مما يخاف أن يحصل له من مكرره فيه .

.. والهجرة الشرعية هي الانتقال من بلد يضطهد فيه المؤمن لإيمانه والمسلم لإسلامه وهو عاجز عن رفع الاضطهاد الذي ناله من أجل إيمانه وإسلامه إلى بلد آخر يأمن فيه على نفسه ودينه . وأول من سن الهجرة الشرعية إبراهيم الخليل عليه السلام فقد هاجر بأمرأته سارة وابن أخيه لوط عليه السلام من أرض العراق إلى أرض الشام كما قال تعالى عنه في سورة العنكبوت ، ﴿فَامْنَ لَهُ لَوْطٌ وَقَالَ : إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ .

وأعظم هجرة تمت في تاريخ الإنسان هي هجرة الرسول محمد ﷺ وأصحابه إلى الحبشة أولاً ثم إلى المدينة ، وأهلها أفضل المهاجرين باستثناء إبراهيم أول المهاجرين .

#### أنواع الهجرة :

والهجرة الشرعية لا تقيـد دائمـاً بـأنـها الـانتـقال من بلدـ الكـفرـ إلى بلدـ الإيمـانـ فـرارـاً بالـدينـ ؛ إذ قد تكون هـجرـةـ وـصـاحـبـهاـ مـقـيمـ بـبلـدـ لمـ يـفارـقـهـ إـلـيـ غـيرـهـ ، وـلمـ يـغـادرـهـ إـلـيـ سـواـهـ ، وـذـلـكـ كـأـنـ يـكـونـ المـسـلـمـ بـدارـ فـيـؤـذـىـ مـنـ جـيـرانـهـ فـيـ دـيـنـهـ ، أوـ يـخـافـ أـذـىـ فـيـهـ فـيـطـلـبـ دـارـ آـخـرـ يـتـقـلـ إـلـيـهـ فـرارـاً بـدـيـنـهـ ، وـكـثـيرـاًـ مـاـ يـقـعـ هـذـهـ ، فـهـذـهـ حـقـآـ هـجـرـةـ اللهـ . وـقـدـ يـكـونـ المـسـلـمـ فـيـ عـمـلـ يـكـتـسـبـ مـنـ قـوـتـهـ الـضـرـورـىـ فـيـ دـيـنـهـ عـلـيـهـ فـيـهـ مـاـ يـمـسـ بـدـيـنـهـ فـيـرـكـهـ إـلـيـ عـمـلـ آـخـرـ يـأـمـنـ فـيـهـ الغـائـلـةـ فـيـ دـيـنـهـ فـهـذـهـ هـجـرـةـ حـقـاـ . وـقـدـ يـجـلسـ المـؤـمـنـ مـجـلسـاـ لـأـبـدـ لـهـ مـنـهـ فـيـخـافـ إـنـ جـارـىـ أـهـلـهـ فـيـ كـلـامـهـ أـوـ عـمـلـهـ مـاـ يـخـوضـونـ فـيـهـ مـنـ أـنـوـاعـ الـبـاطـلـ وـالـحـرـامـ أـنـ يـؤـذـىـ فـيـ دـيـنـهـ فـيـهـ اـجـرـ بـرـوحـهـ فـيـشـغلـ قـلـبـهـ بـالـفـكـرـ ، وـلـسـانـهـ

عنهم بالذكر ، تاركاً أهل المجلس وما يخوضون فيه ، فيرى بينهم وهو بعيد  
فهذه هجرة حقا ، ويشهد لصحة كل هذه الهجر حديث الصحيح  
«المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده ، والماهجر من هجر ما نهى  
الله عنه» .

ولذا كانت الهجرة أنواعاً عدّة ، ولم تكن واحدة .  
هذا ولن يستأذن الأذية في الدين وحدها داعية الهجرة وموجتها بل  
الأذى يلحق المؤمن في بدنـه أو عرضـه أو مالـه كالآذى يلحقـه في دينـه  
سواء بسواء يوجبـه ويقتضـيه وإنـ تفاوتـ الهـجرـ ، وتفاصلـ  
الـماهـاجـرـونـ فيـ عـظـمـ الـأـجـرـ وـحـسـنـ الـثـوـبـةـ .

#### فضل الهجرة :

إن فضل الهجرة في سبيل الله لا يقل عن فضل الجهاد في سبيل  
الله ، حتى قال أحدهم وقد رأى ازدحام الناس على نعش مجاهد ،  
وقلة ذلك على نعش مهاجرة «والله لا أبالغ في أي الحفريتين  
ووضعتموني ؛ لأن الله تعالى يقول». والذين هاجروا في سبيل الله ، ثم  
قتلوا أو ماتوا ليرزقـهم الله رزقاً حسـناً وإنـ اللهـ هوـ خـيرـ الـراـزـقـينـ ليـدخلـنـهمـ  
مـدخـلـاـ يـرضـونـهـ ، وإنـ اللهـ لـعـلـيمـ حـلـيمـ» .

وليس أدل على فضل الهجرة من قول الله تعالى : «ومن يهاجر في سبيل  
الله يجد في الأرض مراجعاً . كثيراً وسعة ، ومن يخرج من بيته مهاجرـاً إلى اللهـ  
ورسولـهـ ، ثم يدركـهـ الموتـ فقدـ وقعـ أجرـهـ علىـ اللهـ ، وكانـ اللهـ شفـراـ  
رحـيـماـ». وقولـ الرسـولـ ﷺ يومـ وزـعـ غـنـائـمـ حـنـينـ ، وقدـ وجدـ الـأـنـصـارـ فيـ  
نـفـوسـهـمـ منـ عـدـمـ إـعـطـائـهـمـ مـاـ أـعـطـيـهـمـ غـيرـهـمـ : «لـوـلاـ هـجـرـةـ  
لـكـنـتـ اـمـرـءـاـ مـنـ الـأـنـصـارـ»ـ فيـ حـدـيـثـ طـوـيلـ مـخـرـجـ فيـ الصـحـيـحـ .

#### حكمـ الهـجـرـةـ :

وـالـهـجـرـةـ فـرـيـضـةـ اللهـ تـعـالـىـ عـلـىـ عـبـدـهـ الـمـؤـمـنـ إـذـ اـضـطـهـدـ فيـ دـيـنـهـ

فمنع من عبادة ربه التي ما خلق إلا لها . وعليه فإنه لا يقبل لمؤمن أن يعيش في بلد لا يمكن فيه من عبادة الله تعالى بذكره وشكره ، ولا يسقط هذا الفرض اللازم إلا عن المستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً وهم ذوي الأعذار الشرعية المبيحة للقواعد عن الهجرة والجهاد .

وحدث « لا هجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية وإذا استنفرتم فانفروا » في الصحيح إنها هو ناسخ لوجوب الهجرة من مكة إلى المدينة حيث كانت واجبة على المؤمنين ، لما كانوا يعانون من اضطهاد قريش وأذاها لهم ، ولما كان يفوتهم من الخير والبركة بسبب بعدهم عن النبي ﷺ ، ولما يحرمونه من شرف حياة نبيهم والدفاع عنه ، ولما ينقصهم من العلم والعمل بما يتزل من التشريع وهو يستجد كل يوم وليلة مما يقترون عنه من فضل تقوية عصبة الإيمان وشد أزرها وتقويتها سوادها إلى غير ذلك من الحكم والفوائد .

#### حكمة الهجرة :

والحكمة من الهجرة متعددة الجوانب أعلاها أن يعبد الله تعالى بكل ما شرع فلا يتعطل الغرض الأساسي الذي من أجله خلق الإنسان في هذه الحياة ، وخلق الكون كله من أجله ، وأدناها أن يعلو الإسلام ولا يُعلى عليه ، وما بين ذلك من الحكم والمصالح التي لا تتحقق إلا بالهجرة في سبيل الله كالعلم والعمل والعزيمة والكرامة والنصرة والجهاد الذي هو قوام الملة وحفظ الأمة ، وذروة سنام الإسلام .

#### ( ب ) - الجهاد :

بسم الله وبعد : إن نصحي لك - أيها الحاج الكريم بالجهاد هو نصح لك بالحياة أكملها ، والسعادة أجمعها ، وبالبر كله . كما إنني لم

أنصح لك إلا بشيء قد كتبه الله عليك وعلى سائر إخوانك المؤمنين والمسلمين قال تعالى من سورة البقرة : ﴿ كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقَتْالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ ، وَعَسَى أَن تَكْرِهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ، وَعَسَى أَن تَخْبُوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ . وبأمر كنت قد أبرمته أنت بنفسك ، وبيع أجريت صفتة بيده ؛ إذ أنك وسائر إخوتك المؤمنين قد بعثتم أنفسكم وأموالكم لربكم عزوجل ، بأغلى الأثمان وأبهظها وهي الجنة دار الأبرار ، وصك بيعكم هذا مسجل في ثلاثة كتب فإنكاره صعب والتهرب منه مذموم ، واقرأ معنى هذه الصورة لصك البيع : قال تعالى من سورة التوبه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنْ لَهُمُ الْجَنَّةَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعَدَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي الْأَنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ . وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ فَاسْتَبِرْ وَإِنَّمَا يَبْعِدُكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمُ بِهِ ، وَذَلِكَ هُوَ الْفَوزُ الْعَظِيمُ ﴾ .

واعلم - أخي الحاج - أن الجهاد الذي انصح به وقد عرفت أنه أمر مفروغ منه ، وما نصحت لك به إلا من باب التذكير والتشجيع لتقتحم معاركه غير هياب ولا وجل هذا الجهاد هو عبارة عن بذل طاقتك وما قدرت في صد هجمات أعداء لك شرسين لا يريدون إلا قتلك أو إذلالك وقهرك . واعلم أنهم يقاتلونك بأسلحة متقدمة متعددة فاعرف واقعك معهم ، وصحح موقفك منهم ، واستعن ربك وجاحدهم بمثل ما يجاحدونك به . واعلم أن النصر مع الصبر ، ومن يطلب الموت توهب له الحياة !!

وهذا بيان وافي بأسماء أعدائك المحاربين لك لتكون على علم بهم حتى لا تخذل على غرة فتنتم وتنهزم .

١ - كل الكفار من الناس عربهم وعجمهم يهودهم ونصاراهم مجوسهم ومشركوه .

وما من أحد منهم إلا وهو يريد قتلك أو إذلالك وقهرك فافهم هذا

ولا تغفل !!

واعلم أن خوض المعركة مع هذا العدو الكافر يتطلب منك أن تكون تحت راية إمام مسلم ، وفي جماعة مسلحة مسلمة تقاتل من كفر بالله ، لإعلاء كلمة الله ، فلا يحل أن تخوض معركةً وحدهك ، ولا مع جماعة لا يابعة لإمام مسلم في أعناقهم ولا راية له تجمعهم يقاتلون تحت ظلها وهي ترفف عليهم .

وهذا النوع من الجهد عزيز في هذه الأيام ، وقلما يتيسر غير أنه يكتفى منه بالأمور التالية وهي **البيبة الصادقة** ، والانحراف في سلك دفاع حكومتك لتعلم فنون الحرب وأساليب القتال ولتكون ذا قدرة على استعمال كل أنواع السلاح ما وجد منها الآن وما يوجد غداً ، والمحافظة على المال الذي بيدهك فلا تنفقه في غير مرضاه الله تعالى وذلك للبقاء عليه وافرا إلى ساعة يطلبه منك داعي الجهاد في سبيل الله ، وقال : المال ، المال يا أهل بيضة الله وهذا أوان دفعكم السلعة . فتقول حينئذ : ليك وهذا المال بين يديك ، فإني قد بایعت ربی فلا أقیل ولا أقال !!

٢ - كل الفساق وسائر المنحرفين من المسلمين من فسقوا عن طاعة الله ، تعالى وطاعة رسوله ﷺ فتركوا كثيراً من الواجبات أو فعلوا كثيراً من المنهيات المحرمات .

وجهاد هؤلاء هو أمرهم بما تركوا من الواجبات حتى يؤذوها ، ونبههم عنها فعلوا من المحرمات حتى يتركوها . وهذه المعركة طويلة وشاقة ومريرة تحتاج إلى عزم ، وصبر ، وعلم ، وحكمة قال تعالى : «**وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايَةٌ عَنِ الْمُنْكَرِ**» واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور » وقال رسوله ﷺ : «**سَيِّدُ الشَّهِيدَاتِ حَزَّةُ بْنُ عَبْدِ الْمَطْلَبِ وَرَجُلٌ قَامَ إِلَى إِيمَانِ جَاثِرٍ فَأْمَرَهُ وَنَهَايَهُ فَقُتِلَهُ** » !!

٣ - الدنيا بغزوتها ويرجحها ومفاتنها من زينة المال والولد فإنها عدو خادع

لَا يرحم . وجهادها يكون بعدم الاغترار بها ، والكشف عن حقيقتها ، وإظهار ما تخفيه من مكر وشر ، فإن حلوها مر ، وطوها قسر ، وراحتها عناء ، وسعادتها شقاء . ما أسرع زواها ! وما أكثر تحوها وانتقاما ! وخير ما تقاتل به وتقتل عليه أن تُستخدم مطية لضرتها ، وجسراً للعبور إلى نعيمها وسعادتها !

٤ - الشيطان وهو عدو قديم كاشع ماكر ذو حيل كثيرة ، ما يهز في معركة إلا ويظهر في أخرى ، يستخدم أمضى سلاح وأقوى عنده وهو التزيين والتغريب ، وجهاده يكون بمعرفة الشبه التي يلقبها في النفس ، وبردّها فوراً فلا يُضفي إليها ، ولا يحتفل بها أو يفكر فيها ، وبالاستعاذه بالسميع العليم منه ، وهي أخوف ما يخافه من العبد . إلا فليحارب بهذا السلاح فإنه لا يقوى على الوقوف أمامه بحال قال تعالى : ﴿وَإِما ينزعنك من الشيطان نزع فاستعد بالله إله سميع عليم﴾ .

وأكثر ما يكره هذا العدو ويخزنه الاستغفار وعدم الإصرار فليغظ بها ، وليدلّ عليها قال تعالى : ﴿وَالذِّينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحْشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ، فَاسْتَغْفِرُوا لِذَنْبِهِمْ، وَمَنْ يَغْفِرُ الذَّنْبَ إِلَّا اللَّهُ، وَلَمْ يَصْرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ أُولَئِكَ جَزَاؤُهُمْ مَغْفِرَةٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا﴾ .

٥ - النفس وهي أعدى الأعداء لاسيما قبل انهزامها وإذلالها وسلب وصف الأمارة منها

والمعركة معها تطول غير أن العاقبة هي النصر للمجاهدين الصابرين ، وما أجمل قول الرسول ﷺ وهو ينادي أحد أصحابه يداعبه « يا عدو نفسه » فقد أثبت ﷺ عداوة نفس الإنسان للإنسان ، ولذا قيل : أعدى أعداء الإنسان نفسه التي بين جنبيه .

وجihad النفس يكون بنبيها عن الهوى أي عمّا تهواه وتميل إليه بطبعها من

الخلود إلى الراحة والميل إلى الشهوات ، وحب العلو والظهور ، والفسق والفحور .

واعلم أنه لا يتم التغلب عليها فتستسلم وتسكن للمعروف وتطمئن إلى الحق والخير إلا إذا جوهدت في ثلات جبهات وانتصر عليها في جميعها واحدة بعد واحدة ، وتلك الجبهات أو الواجهات هي :

١ - حلها على التعلم حتى تعرف الله تعالى <sup>بعد الإيمان</sup> معرفة صحيحة وتعرف محابه من المعتقدات والأقوال والأعمال ، ومساخطه من المعتقدات والأقوال والأفعال .

٢ - حلها على العمل بكل ما علمته من محاب الله تعالى ، وعلى ترك ما علمته من مكاره الله تعالى .

٣ - حلها - وإن كانت كارهة - على أن تُعلَّم غيرها كل ما علمته من محاب الله تعالى ومكارهه فتصبح تدعوا إلى معرفة الله تعالى ومعرفة محابه ومساخطه بين عباده المؤمنين به وإلى العمل بالمحبوبات لله وترك المكروهات له عز وجل ويومها يتم النصر عليها نهائياً ، لأنها إذا وصلت إلى مرحلة الاطمئنان وأصبحت تنادي بالنفس المطمئنة فقد أسلمت نهائياً ، وما أصبحت حرباً على أصحابها بل أصبحت سلماً عليه .

هذا هو الجهد - أخي الحاج - وهذه معاركه فهلا تخوضها عاملاً بنصيحتى فتجاهد بحزم وعزم كل من عرفت من هؤلاء الأعداء وفي كل جبهات آخذأ بها أرشدك إليه ، لتنتصر على أعدائك وتخلص حراً لربك تعبده وتتوكل عليه فتكميل وتسعد في حياتين حقق الله لي ولك ذلك .. آمين .

الزوج الرابع  
من  
النصائح الأزواجا  
العبادة والتوكيل

(١) - العبادة

بسم الله ، وبعد : فهل تدرى - أخى الحاج - من المأمور بالعبادة والتوكيل في قول الله تعالى : ﴿فَاعبده وتوكل عليه﴾ ؟ إنه رسول الله ﷺ وأنا وأنت وكل المؤمنين به تعالى . وهل تدرى ما سر الجمع بينها ؟ إنه تذكر القيام بأحد هما دون الآخر . وهل تدرى لماذا أنسح لك بها ؟ لأن أمراً أرشد الله تعالى إليه رسوله ، وطلب منه فعله والقيام به لمن يكون إلا مجيئاً ونافعاً وخيراً لا خيراً منه .

وهل تدرى ما هي العبادة والتوكيل (الذين أنسح لك بها) ؟  
 أما العبادة فإنها في الظاهر طاعة الله تعالى بجميع محابه فعلاً ومساخطه تركاً مع حبه تعالى وتعظيمه ، والذلة له ، وبلغ الغاية في ذلك كله . هذه هي العبادة في الظاهر ، أما في باطن الأمر فهي جنة الدنيا وسعادتها ، ونعم هذه الحياة وطبيتها ، الإنسان بدونها حيوان أعمى ، والحيوان منه أحسن ، والحياة بدونها عبث والوجود بغيرها عدم . وهل الناس يعرفون هذه الحقيقة عن العبادة ؟

إن أكثر الناس لا يعرفونها . ولو عرفوها هاجروا كلهم إلى العبادة وواجهدوا دونها كما فعل الأولون من الأنصار والمهاجرين ، وأضرب لك مثلاً لذلك : ناصحك هذا وغيره من العالمين - والله - قسماً ، لو خير أحدهم بين أن يصبح ملكاً متوجاً يحكم ما بين المشرق والمغرب على أن يترك الصلاة

فقط فلا يصلى ، وبين أن يعيش ذليلاً فقيراً مريضاً وطوال الحياة ، لاختار الذل والفقير والمرض طول حياته على الملك والحكم مع ترك الصلاة حتى الموت . في حين أن هناك ملايين من الأفراد المسلمين لم يعطوا شيئاً ولو تافهاً وهم لا يصلون . وسر هذا الأمر : المعرفة وعدتها ، فاعرف هذه الحقيقة العلمية فإنها تفسر لك كثيراً من الظواهر الغريبة بين الناس .

والآن ، لعلك تريد أن تسألني قائلاً : هل الصلاة هي كل العبادة ؟ فأقول لك : إن الصلاة ليست هي كل العبادة ، ولكنها من أعظم مظاهرها حتى إن العبد لا يُعَذَّبُ المؤمنون مؤمناً عابداً مالم يكن مقيناً للصلاحة بينهم . وقد أمر الرسول ﷺ المسلمين بلزوم طاعة الأنمة أى الحكم ولو كانوا جائرين ما أقاموا الصلاة فيهم أى صلوها وأمرروا بها بينهم . وإذا قلت : ماهي العبادة إذا ؟ أحلتك على مراجعة أول الحديث معك ، فإني قد قلت لك : إن العبادة هي طاعة الله بجميع حبابه فعلاً ، ومكارهه ترکاً مع حبه تعالى وتعظيمه والذلة له وبلغ الغاية في ذلك كله .

وإن قلت : ما هو الطريق إلى معرفة حباب الله تعالى ومساخطه والقيام بذلك فعلاً وتركاً ؟ فالجواب : أنه التعلم والتوكيل ، فاسأله أهل القرآن والسنة فإن جميع حباب الله تعالى ومساخطه مذكورة في الكتاب والسنة ، وإذا علمت محبوبـاً الله تعالى فافعله له فوراً ، وإذا عرفت مكرهـاً الله تعالى فاتركـه لأجله فوراً متوكلاً على الله تعالى في ذلك فإنك تظفر ببغيتك ، وتصل إلى غايتك من العبادة والتوكيل المنصوح لك بها .

بقى علىـ - أخي الحاجـ أن أعرفك بأمرتين خطيرتين لابد لك من معرفتهما ، والعمل بموجبهما وهما : أن العبادة هي عبارة عن خدمة الرب تعالى بقضاء ما يطلب منك فعله ، وهذه حال تقضي منك أن تعرف كيف تخدمه حتى لا تسىء خدمته فيغضب عليك ويومها لاتفلح أبداً ، وهذا أنصح لك أن تتعلم كيف تخدمه تعالى ، فإذا أمرـك بالطهارة مثلاً بقوله :

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جَنِيْاً فَأَظْهِرُوكُمْ كَمَا يُرِيدُونَكُمْ أَنْ تَتَظَهِّرُوا ﴾ فَتَطْهَرُوكُمْ كَمَا يُرِيدُونَكُمْ أَنْ تَتَظَهِّرُوا ، وَإِذَا أَمْرَكُمْ بِالصَّلَاةِ فَتَعْلَمُوْ كَيْفَ تَصْلِيْ ، وَإِذَا أَمْرَكُمْ بِذِكْرِهِ أَوْ شَكْرِهِ فَتَعْلَمُوْ كَيْفَ تَذَكِّرُهُ وَكَيْفَ تَشَكِّرُهُ ، وَإِلَّا فَسُوفَ تَنْقُلُ الطَّاعَةَ مُعَصِّيَةً وَلَا تَثْمِرُ لَكَ حَبَّةً وَلَا رِضْوَانَهُ وَعِنْدَهَا فَمَاذا اسْتَفَدْتُ؟

ولتَأْكُدْ مِنْ صَحَّةِ مَا قَلْتَ لَكَ إِذْكُرْ مَعِيَ قَوْلَ الْفَقِيهِ لَمْ يَحْسِنْ الْوَضُوءَ : إِنْ وَضَوْءُكَ باطِلٌ ، وَلَنْ لَمْ يَحْسِنْ الصَّلَاةَ : صَلَاتُكَ باطِلَةٌ ، وَلَنْ لَمْ يَحْسِنْ الْمَعْجَنَ حَجْلُكَ فَاسِدٌ أَوْ باطِلٌ . وَمَا مَعْنَى باطِلٌ؟ مَعْنَاهُ أَنَّهُ لَمْ يَرْضِ عَنْهُ الرَّبُّ وَلَمْ يَثْبِتْ عَلَيْهِ وَهَذِهِ هِيَ الْغَايَاةُ مِنَ الْعِبَادَةِ فَإِذَا لَمْ يَصِلْ إِلَيْهَا الْعَبْدُ كَانَ كَانَ لَمْ يَعْبُدْ وَلَمْ يَتَوَكَّلْ ، وَضَاعَ جَهْدُهُ وَخَسِرَ فِي دُنْيَاهُ وَآخِرَتِهِ ، وَالْعِيَازُ بِاللَّهِ تَعَالَى مِنَ الْخَسْرَانِ .

هَذَا أَمْرٌ

وَالثَّانِي وَهُوَ أَخْطَرُ مِنَ الْأَوَّلِ وَحْقِيقَتِهِ : أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَحْدَهُ رَبِّاً وَالْهَامَّا فَلَا تَعْتَقِدُنَّ أَنَّ لِغَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى تَأْثِيرًا مَا فِي الْكَوْنِ وَالْحَيَاةِ بِخَلْقِ أَوْ رِزْقِ ، أَوْ تَدْبِيرِ بِامَاتَهُ أَوْ إِحْيَاءِ ، أَوْ بِإِعْطَاءِ أَوْ مَنْعِ ، أَوْ بَصَرِ أَوْ نَفْعِ ، فَلَذِلْكَ تُؤْلَمُهُ تَعَالَى وَحْدَهُ وَلَا تُؤْلَمُهُ سَوَاهُ ، فَتَخَصُّهُ تَعَالَى بِرَغْبَتِكَ وَرَهْبَتِكَ ، وَعِبَادَتِكَ وَتَوْكِلِكَ ، وَتَوْقُفِ حَيَاةِكَ كُلَّهَا عَلَيْهِ ، وَحَتَّى لَا يَكُونَ لَكَ هَمٌّ قَبْغَيرِهِ تَعَالَى . فَاعْلَمُ هَذَا - أَخْنِي الْحَاجَةَ - وَتَأْكُدْ مِنْهُ فَإِنَّهُ ذُو خَطْوَرَةٍ عَلَى عِبَادَتِكَ ، وَعَلَى إِيمَانِكَ أَيْضًا ، إِنَّهُ لِافْلَاحِ لَعَبْدٍ فِي قَلْبِهِ شَيْءٌ مِنْ رِبْوَيَةِ غَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَالْوَهِيَّتِهِ ، أَنَّهُ تَعَالَى لَا يَقْبِلُ مِنَ الْعِبَادِ إِلَّا مَنْ كَانَ مِنْ قَطْعَانِ إِلَيْهِ ، وَلَا مِنَ الْعِبَادَاتِ إِلَّا مَا كَانَ خَالِصًا لَهُ ، وَاسْتَمْعْ إِلَى أَقْرَأَ عَلَيْكَ كَلَامَهُ تَعَالَى فِي هَذَا الْأَمْرِ ، قَالَ تَعَالَى مِنْ سُورَةِ الزُّمْرِ مِنْ كِتَابِهِ الْعَزِيزِ وَهُوَ يَخَاطِبُ رَسُولَهُ مُحَمَّدًا ﷺ : ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِي حِبْطَنَ عَمْلُكَ ، وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ، بَلَّ اللَّهُ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَاكِرِينَ ﴾ .

وَأَخْيَرًا أَنْصَحُ لَكَ فِي مَعْرِفَةِ هَذِهِ الْمَسَأَةِ الْخَطْرَةِ بِالذَّاتِ أَنْ تَسْأَلَ عَنْ

جزئياتها من يقال عنهم « الوهابيون » وناصحك هذا منهم فإنهم أعرف المسلمين بحقائق التوحيد والشرك ، فإذا قال لك أحدهم : هذا الاعتقاد ، أو هذا القول أو هذا العمل شرك فاتركه فوراً فإنه كما قال ، ولا تسأل غيره فيصدقك عنه فتهلك وأنت لاتشعر والعياذ بالله تعالى .

## ب - التوكل

بسم الله وبعد : فاعلم أخي الحاج الكريم أن التوكل الذي أنصح لك به هو زوج العبادة وقرينها ، وقد بينت لك عند الكلام على العبادة سر اجتماعهما في آية : ﴿فَاعْبُدْهُ وَتَوَكُّلْ عَلَيْهِ﴾ وهو أن أحدهما لا يتم للعبد إلا بالثاني فلا العبادة تحصل بدون توكل ، ولا توكل تجدي بدون عبادة ، ولذا جعلناهما لك من النصائح الأزواج ونصحنا لك بهما معاً ، وقد عرفناك بالأول وهو العبادة ، وجئنا الآن لنعرفك بالثاني وهو التوكل .

فما هو التوكل ، وما حكمه ، وما هي مظاهره ؟؟؟  
إن التوكل عبارة عن الاعتراف بالفقر إلى الله تعالى وإظهار العجز والضعف بين يديه عز وجل ، والاعتماد عليه في النصر والتجاه ، وبلغ الآمال في كل الأعمال وهذا بيان ذلك وتفصيله :

١ - الاعتراف بالفقر وإظهاره للرب تعالى وهو ناتج عن علم المرء باستحالة الاستغناء عن الله تعالى ، سيجعل العبد لا يألوجهداً في طاعة الله تعالى وطلب مرضاته ، ليحصل له أمنه وكفايته ، وهو ما لا غنى للإنسان عنها في الحياة .

٢ - إظهار العجز والضعف أمام الله تعالى ، ومعنىه تبرؤ العبد من حوله وقوته إلى حول الله تعالى وقوته ، وهذا يفيد فائدتين : الأولى :

حصول معونة الله تعالى للعبد ولطفه به ، إذ أنه سأله ذلك بأبلغ لسان وأصدق حال . والثانية ذهاب الغرور عن النفس ، والغرور عائق كبير عن

## العمل والنجاح .

٣ - الاعتماد على الله تعالى وهو إغماض العين عما سوى الله تعالى ، والأطراح بين يديه والتسليم له في تحقيق نصره على عدو ، أو الحصول على نجاة من هلكة ، أو بلوغ أمل في عمل . وفوائد هذا كثيرة منها : كفاية الله تعالى للعبد ، إذ قال عز وجل : ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُه﴾ ، وطمأنينة النفس وسكونها بعدم القلق والاضطراب الموجب للحيرة والخوف .

والوثق في الله تعالى وهذا يكسب الشجاعة والمثابرة على العمل ، وعدم الانقطاع عنه حتى يحصل المطلوب بالنجاة من المرهوب ، والظفر بالمرغوب المحبوب .

## حكم التوكل :

إن التوكل جزء من العبادة وفرد من أفرادها ، أمر الله تعالى به كما أمر بها ، ﴿فَاعْبُدْهُ وَتَوَكُّلْ عَلَيْهِ﴾ وقال تعالى : ﴿وَتَوَكُّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ ، وقال ﴿وَعَلَى اللَّهِ فِي تَوْكِيلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾ ، وقال : ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ ، وأخبر تعالى عن صالحى عباده أنهم كانوا يتوكلون عليه دون سواه في قوله : ﴿رَبُّنَا عَلَيْكَ تَوْكِلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَأْنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِير﴾ .

فهذه الأوامر الإلهية بالتوكل وهذه الأخبار دالة على وجوب التوكل على الله تعالى نافية عن التوكل على غيره من سائر خلقه . وعليه فحكم التوكل على الله تعالى الوجوب العينى ، وعلة ذلك أن غير الله تعالى لا يقدر على كفاية العبد ما يهمه من أمر كماله وسعادته ، وذلك لعجز كل المخلوقات وضعفها وافتقارها إلى الله تعالى في حياتها وبقائها ، والاتكال على من لا يكفى ضلال وباطل .

## مظاهر التوكل :

إن للتوكيل على الله تعالى مظاهر يتجلى فيها ذكر لك منها على سبيل

المثال ما يلي :

- ١ - أذن الله تعالى في فلاحه الأرض بالحرث والغرس ، فيأتى العبد بيذره ، أو (فسائله) فيكفر البذر بالترباً « يغطيه » ويغرس الفسيلة في الأرض المهيأة لذلك معتقداً أن الحصاد والإيرادات والإثمار سيحصل بإذن الله تعالى ، فيقدم على رعاية حرثه وغرسه بالسوقى وغيره ، وقلبه مطمئن ساكن لا خوف يساوره ولا قلق ينتابه ، لعلمه أن ما عليه من أسباب قد قام بها ، وأما الإنتاج فمرده إلى الله تعالى إن شاء حصوله حصل وإن لم يشاً لم يحصل . فهذا يعد توكلًا على الله تعالى ويعتبر مظهراً من مظاهر التوكل المطلوب شرعاً .
- ٢ - أن يفتح المرء متجرًا يتجر فيه فيجلب البضاعة ويعرضها على الناس وهو لا يدرى أتشترى منه أم لا ؟ أم يربح فيها أم لا ؟ ولكن توكلًا على الله تعالى أتى بالبضاعة وعرضها ، إذ هذه هي التجارة سبب الكسب والربح ، فأحضر السبب وانتظر ما ينتفع عنه من الكسب والربح ، ونفسه مطمئنة وقلبه ساكن مستريح ، وأمله في الله قوى فهذا مظهر من مظاهر التوكل على الله .
- ٣ - يعتزم العبد السفر للتجارة أو زيارة فيركب سيارة أو طيارة وهو لا يدرى هل يصل إلى غايته ، أو ينقطع دونها ، ولكن توكلًا على الله تعالى واعتماداً عليه في بلوغ هدفه والوصول إلى غايته سافر حيث أذن له في السفر متزوداً له بما عرف زاداً لملئه .  
فهذا السفر مظهر من مظاهر التوكل ، وغيره كثير .

#### مظاهر عدم التوكل :

إن عدم التوكل على الله تعالى إما أن يكون مع التوكل على غيره تعالى فيكون شركاً وكفراً ، وإما أن يكون بدون توكل على الغير وهذا نادر الوجود حتى من الحمقى والمجانين ، وكما يكون التوكل على الأشخاص يكون على

الأسباب في باب التوكل على غير الله تعالى وكله شرك وباطل وهذه مظاهر ذلك :

١ - توكل كثير من أهل الشرك على من يعتقدون أن لهم تصريفاً في الكون بالإعطاء والمنع ، والضر والنفع والتولية والعزل ، فيرفع أحدهم صوته قائلاً أنا في حاكم يا أهل الله ! أو أنا بكم وبالله ! وإنى خادكم يا أهل الله فكونوا لي . أو عبارات من هذا القبيل وهو اطراح كامل بين يدي من يدعونهم واعتماد كلّ عليهم في أمور لا يقدر عليها إلا الله تعالى من اللطف والكفاية .

٢ - وتوكل على الأسباب كالرجل يعصي الله تعالى بترك واجب أوجبه الله عليه ، أو بارتكاب منهى عنه ، خشية أن يخلع من منصبه ، أو تتعطل أعماله ، أو تكسد تجارتة ، أو يفقد بعض ما كان يحصل عليه من منفعة مادية أو معنوية ، وأمثلة هذا كثيرة منه :  
أن يقيم تجارتة أو مصنوعه على القروض الربوية فينصح بترك ذلك فلا يتركه بحجة تعطل أو خسارة التجارة .

ومنها أن يبيع محرامات كالخمر والصور وغيرهما من المحرامات وينهى عن ذلك فلا يتنهى بدعوى أن تجارتة ومعيشته قائمة على ذلك فإذا ترك بيع هذه المحرامات كسدت تجارتة ومات جوعاً هو وأولاده .  
ومنها أن يترك أحدهم فريضة من فرائض الله تعالى كالصلوة مثلاً ، لأن الجهة التي يعمل معها تحب منه ذلك أو تكرره فيجاملها بترك الواجب حتى لا تخلعه من منصبه أو تطرده من عمله ويستمر على ترك ما فرض الله عليه حمافظة على منصبه ومعاشه .

ومنها أن يترك عبادة الله تعالى خوفاً من الناس فيقعد عن طاعة الله وطاعة رسوله ﷺ خوفاً من أذى الناس ويقيم على ذلك أبداً .  
فهذه كلها من مظاهر عدم التوكل على الله تعالى . مع التوكل على الأسباب ، وهي كما عرفت من الشرك والعياذ بالله تعالى .

وأخيراً - أخي الحاج - أعلم أنَّ أهل العلم بالله وشرائطه قد أجمعوا على أن العمل بالأسباب لا ينافي التوكُل ، ولا يتعارض معه بشرط أن لا ينظر إلى الأسباب إلا من حيث إن الله تعالى أمر بها ، وأنه يوجد المطلوب إن شاء الله تعالى عندها ، وإنه لا تأثير لها بمفردها أبداً .

فالمؤمن يذر البذر للحصاد ، ويستقي الشجرة للإثمار ويؤثر النخل للتمر ، ويأكل ويشرب لدفع غائمة الجوع والعطش ، ويحمل السيف ويضرب العدو لدفعه أو قتله ، ويشتري البضاعة ويسعها ليربح ، ويأمر بالمعروف ليفعل ، وينهى عن المنكر ليترك ، ويوصي بالحق ليثبت عليه ، وبالصبر ليحمل عليه ، ولكن مع هذا فهو قاطع النظر عن كون الأسباب ستنتج المطلوب بها من دون إذن الله تعالى وتقديره ومشيئته .

فهذا أو غيره من تعاطي الأسباب التي وضعها الله تعالى لحصول المسببات عليها مع قطع النظر عنها لا ينافي التوكُل ، بل ترك هذه الأسباب والإعراض عنها يعد خالفة لشرع الله تعالى وبالتالي فهو معصية لله ، ومخالفة لستنة في الحياة .

فارباً بنفسك - أخي الحاج - أن تتوكل على غير الله ، أو ترك الأسباب التي شرعها الله .

واعبد الله وتوكُل عليه

## الزوج الخامس من النصائح الأزواجا الصبر والصلة

بسم الله وبعد - أخي الحاج - لقد جمع الله تعالى بين الصبر والصلة في موضعين من كتابه العزيز فقال : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلة ، وإنها لكبيرة إلا على الخاشعين ﴾ ، وقال : ﴿ واستعينوا بالصبر والصلة ؛ إن الله مع الصابرين ﴾ فلهذا جمعت لك بينهما ، وجعلتهما زوجين ، ونصحت لك بكلٍّ منها ؛ إذ لا غنى لك عنها بحال مادمت ت يريد أن تكمل وتسعد في الدارين ، وقدّمت لك النصح بالصبر على الصلة لأنه مقدم عليها في الآيتين كما رأيت . وعلة تقديم الصبر على الصلة أن الصبر وسيلة والصلة غاية ، والوسائل تقدم عقلاً وشرعًا على الغايات .

### (١) - الصبر :

اعلم أخي الحاج أن الصبر الذي أنسح لك به مُرْ المذاق لا يُتحمل إلا بمشقة . ولا يُستساغ إلابشدة ؛ فلذا يحسن بك أن تعرف عن حكمه وفضله وفضل أهله مايساعدك على تحمل تقبل مرارته وتحمّل شدّته حتى تخلص منها إلى جوائز الصبر ، ومعانيم الصابرين بعد أن ترتع في رياضه ، وتکروع من حياضه ، وعند الصباح يحمد القوم السرى .

### حكم الصبر

الصبر - أخي الحاج - إن كان على فعل واجب ، أو عن ترك حرام فهو واجب . وإن كان على فعل مندوب ، أو عن ترك مكروه فهو مندوب . وإن كان على مصائب مقدور فهو كالصبر على فعل المأمور ، وإن كان على أذى يقدر على دفعه فهو بحسب قوة الأذى وضعفه ، فإن كان الأذى شديداً

فالصبر عليه حرام ، وإن كان الأذى خفيفا فالصبر عليه مكره .  
هذا حكم الصبر فاعرفه والزمه فإنه لاغنى لك عنه .

### فضل الصبر والصابرين

إن فضل الصبر عظيم ، ويكتفى في إثبات فضله وبيانه أن يأمر الله تعالى به رسوله ﷺ في قوله : ﴿ واصبر وما صبرك إلا بالله ﴾ . وقوله : ﴿ فاصبر كما صبر أولوا العزم من الرسل ﴾ وقوله : ﴿ واصبر صبرا جيلا ﴾ . ويأمر به المؤمنين في قوله : ﴿ يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقوا الله لعلكم تفلحون ﴾ . وفي قوله : ﴿ واصبروا إن الله مع الصابرين ﴾ . ويزيد الصبر فضلا ما روى من أن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، وأنه لا إيمان لمن لا صبر له . وما صع من أن النصر مع الصبر .

أما الصابرون فحسبهم شرفا وفضلا أن يكون الله معهم حيث قال تعالى : ﴿ واصبروا إن الله مع الصابرين ﴾ . وأن يحبهم حيث قال ﴿ والله يحب الصابرين ﴾ .

وأنه بشرهم بما لا مزيد عليه من الخير في هذه الحياة حيث بشرهم بصلاته عليهم ، ورحمته بهم ، وهدايتهم إليه في قوله : ﴿ أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون ﴾ .

وأنهم على خلاف غيرهم يُوفون أجورهم يوم القيمة بغير حساب إذ قال تعالى : ﴿ إنما يوف الصابرون أجورهم بغير حساب ﴾ .

وأن عظائم الأمور مما تنصر دونه هم العظام من الرجال ما يلقاها إلا الصابرون . قال تعالى . ﴿ ولا يلقاها إلا الصابرون ﴾ وقال في آية أخرى : ﴿ وما يلقاها إلا الذين صبروا ، وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم ﴾ - أخى الحاج - لقد عرفت حكم الصبر وفضله وفضل أهله فهل ترغب في أن تركض جواد عزتك في ميادين الصبر لتجتازها ظفر به الصابرون وتفوز بما فازوا به من المقامات والكمالات في الحياة والمات فأبین لك مواطن الصبر

المنصوح لك به لتصبر فيها فتظفر وتفوز بخير الدارين معاً؟ فإن قلت :  
نعم قلت إليك بيانها وهي ثلاثة :

- ١ - فعل ماتكره لأجل ما تحب : وذلك بأن تصبر على طاعة الله ورسوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بحبس نفسك على فعل ما يحبه الله ورسوله من اعتقاد أو قول أو عمل - وقصرها عليه حتى لا تتركه أو تتخلى عنه وهي قادرة عليه بحال من الأحوال هذا الوطن من أشرف مواطن الصبر فالزم نفسك به واصبر عليه .
- ٢ - ترك ما تهوى لما تخشى : وذلك بأن تخبس نفسك بعيدة عنها يكرهه الله ورسوله من اعتقاد باطل ، أو قول سيء أو عمل فاسد . وأعلم أن هذا الوطن يشمل سائر ما نهى الله عنه ورسوله من سائر المحرمات ، ومعظم هذه المحرمات هو من الشهوات التي تهواها النفس ويميل إليها الطبع فتركها مخافة ماتؤدي إليه من العذاب والشقاء ؛ إذ حفت النار بالشهوات هو معنى قولنا : ترك ما تهوى لما تخشى ؛ فاذكره وتأمله واحمل نفسك بعيداً عما نهى الله ورسوله عنه تفز بعاقبة الصبر الحميدية .
- ٣ - احتمال البلاء للرضا ، وذلك بأن تصبر على البلاء وهو ما يختبر به الرب تعالى عباده المؤمنين إذ يتليهم بأنواع من البلاء والمصائب ليصبروا أو يحجزعوا فيعلم الصابرين منهم فيجزيهم أوفي الجزاء . وهو أن ينعم عليهم بجواره، ويخلع عليهم حلل رضوانه . وهذا معنى قولنا : إنه احتمال البلاء للرضا فيحبس العبد نفسه على عدم الجزع والتسلخط محتملاً ألم المصيبة ناظراً إلى ما تعقبه من الرضا وما تُكسبه من صلاة الله ورحمته وهدايته لعبد الصابر .

فالزم نفسك - أخي الحاج - الصبر في هذا الوطن كما ألمتها في غيره تكون حقاً من الصابرين ، فتفوز بكل الجوائز وتفوز بكل الرغائب والمطالب .

## (ب) - الصلوة :

بسم الله ، وبعد : فإن الصلاة المنصوح لك بها - أخى الحاج - لقرينة الصبر وزوجه كما جاء ذلك في قوله تعالى : « واستعينوا بالصبر والصلوة » في موضعين من كتابه ، وهى خير موضع على الإطلاق كما جاء في حديث

أحمد والحاكم وابن حبان : « الصلاة خير موضع فمن استطاع أن يستكثر فيستكثر » وأنها لكافرة للسيئات « الصلاة إلى الصلاة كفارة لما بينهما » وماحية الذنوب والخطايا ، وموصلة العبد بالرب بها تحصل للعبد مناجاة الرب ، وفي الصحيح « المصلى ينالج ربَّه » . وإنما لمعراج القبول ، وسلم الوصول . تقرب العبد من مولاه ، وتذنيه وهو بين يديه حتى يكون أقرب ما يكون إليه . وفي الحديث الصحيح « أقرب ما يكون العبد من ربِّه وهو ساجد » وفي القرآن الكريم « فاسجد واقترب » .

هذه هي الصلاة المنصوح لك بها أياها الحاج الكريم ، والحديث في بيان فضلها يطول وحسبك من ذلك ما ذكر مع العلم بأن مالم يذكر أعظم وأكثر .

وإذا عرفت من فضلها ما يرجى أن يساعدك على إقامتها فإنه يحسن بك أن تعرف أيضاً حكمها وحكمتها فإن معرفة ذلك مما يعين على أدائها وتحمل عباء القيام بها ، وهاك بيان ذلك :

## ١- حكمها :

إن الصلاة أول الفرائض وأكدها ، تاركها كافر يستتاب ، وإلا فالسيف ينهى العتاب ، ويتحقق المتاب . حكم معرفة شروطها كحكمها الوجوب ، وحكم معرفة أدائها كمعرفة شرائطها لا يعذر عاقل بالجهل في شيء منها ، لأن الله تعالى أمر بإقامتها ، وإقامتها متوقفة على المعرفة التامة بها والأداء الصحيح لها قال تعالى « فإذا اطمأنتم فأقيموا الصلاة إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً » .

## ٢- حكمتها

إن الصلاة كغيرها منسائر العبادات قد شرعت لحكم عالية كثيرة

هنا :

أنها تطهر الروح وتزكي النفس من آثار ما يعلق بها من جراء الكسب السيء

والعمل غير الصالح ، فلذا شبهها رسول الله ﷺ بالنهر الغمر الجارى أمام دار العبد يغتسل فيه كل يوم خمس مرات وقال : « فهل يبقى من درنه من شيء ؟ » .

ومنها أنها تنهى المقيم لها عن الفحشاء والمنكر بما توجده في النفس من أنوار مشرقة يرى العبد على ضوئها الفحشاء وقبحها ، والمنكر وضرره وينجنبهما . قال تعالى ﴿ وَاقْمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ .

ومنها أنها توصل العبد بربه ، فإن المصل ينادي ربه ، وإن الرب تعالى ينصب وجهه للعبد وهو في صلاته . « وأقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد » ، و﴿ اسجد واقترب ﴾ .

#### لطائف الصلاة :

وغير الحكم لطائف في الصلاة ما أحسناها ، وما أحسن معرفتها وهاك - أخرى الحاج - اثنين منها :

الأولى : أن الشارع الحكيم قد جمع في الصلاة كل أنواع التحيات التي عرفها البشر ومحى بها الإنسان أخيه الإنسان لمذلة اختصار بها دون غيره وهذا سر قول المصل في التشهد : التحيات لله . وهذا بيان ذلك :

- ١ - الوقوف باعتدال مستقبل القبلة هذا القيام في الصلاة أول تحيية عرفها الناس ؛ أن يقف المرء أمام العظيم بأدب واحترام يحييه بذلك .
- ٢ - رفع اليدين حذو الأذنين وهي تحيية عسكرية عالمية اليوم يمحى بها الجندي قائد كلما دخل عليه أو لاقاه .

٣ - الركوع وهي تحيية معروفة عند كثير من الناس فإذا أراد أحدهم تحيية رئيسه أو عظيمه انحنى له وركع .

٤ - السجود وهو تحيية عرفها الناس منذ القدم فيسجد أحدهم لملوكه أو عظيمه حتى قيل للرسول ﷺ ، « أفالا نسجد لك كما يفعل العجم للملوكهم ؟ » فقال : لا ، لو كنت أمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها » ، لما يرى له عليها من حق .

٥ - الجلوس الخاص في الصلاة للتشهاد أو بين السجدين هذا الجلوس تحيية عرفها الناس وحياناً بها الحقير العظيم منهم ، وبعضهم يمحى بها أبوه أو أحد هما .. وهي تحيية معروفة عند بعض الشعوب .

- ٦ - الإشارة بالإصبع عند التشهد تحيه عند بعض الشعوب يحيى بعضهم بعضاً بالإشارة بإصبعه .
- ٧ - السلام وهو آخر عمل في الصلاة تحيه عرفها الناس منذ القدم ، ولكل أمة لفظ خاص تحيي به بعضها بعضاً .
- وهكذا نجد الصلاة قد اشتملت على سائر أنواع التحيات ، فمن صل ف قد أدى كل تحيه الله وتعظيم ومن لم يصل فقد منع كل ذلك ، ولذا حكم رسول الله ﷺ ، بـكفر تارك الصلاة فقال « إن ما بين الرجل والكفر ترك الصلاة فمن تركها فقد كفر » .
- الثانية : أن الله تعالى كما قد ضمن الصلاة : كل أنواع التحيات له عز وجل فقد ضمن الصلاة أيضاً كل أنواع العبادات وهذا بيان ذلك :
- ١ - الصوم وهو الامتناع عن الأكل والشرب ومبشرة النساء والمصل إدا أحـرـمـ بـصـلـاتـهـ اـمـتـنـعـ عـنـ ذـلـكـ فـهـوـ إـذـاـ صـائـمـ وـالـصـومـ مـنـ الصـلاـةـ .ـ وـهـوـ عـبـادـةـ مـنـ الـعـبـادـاتـ .
  - ٢ - الجهاد وهو بذل الجهد في مدافعة العدو ، والمصل يبذل ذلك في مدافعة أكبر عدو وهو الشيطان فالمصل يجاهد والجهاد عبادة وهو في الصلاة .. ومنها .
  - ٣ - الصبر وهو حبس النفس على الطاعة لا يفارقها ، والمصل صابر حابس نفسه على الصلاة حتى يفرغ منها فهو صابر والصبر عبادة وهو من الصلاة .
  - ٤ - الاعتكاف وهو ملازمة المسجد للعبادة والمصل يلازم مسجده الذي يصل فيه من الأرض لأشرف عبادة وهي الصلاة فالمصل إذاً معتكف مدام في صلاته والصلاحة فيها الاعتكاف .
  - ٥ - الذكر والدعاء والتسبيح والاستغفار عبادة والمصل يفعل ذلك كله في صلاته .
  - ٦ - الزكاة وهي صدقة مالية مشروعة لزكاة النفس وتطهيرها والصلاحة كذلك زكاة بدنية شرعت لتطهير النفس وتزكيتها .
  - ٧ - الحج والعمرـةـ وـهـاـ قـصـدـ بـيـتـ اللهـ لـأـدـاءـ عـبـادـاتـ عـنـدـهـاـ وـالـمـصـلـ يـقـصـدـ بـيـوـتـ اللهـ تـعـالـىـ لـأـدـاءـ الصـلاـةـ فـيـهاـ فـيـ الصـلاـةـ إـذـاـ معـنـىـ الحـجـ وـالـعـمـرـةـ وـبـعـضـ أـجـزـائـهـاـ .ـ

٨ - محبة الصالحين من عباد الله وتحييهم والدعاء لهم وهذا يقوم به المصل في صلاته عندما يقول : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين فإنها دعوة بخير تصب كل عبد صالح في السماء والأرض كما قال ذلك رسول الله ﷺ .

٩ - التشرف بالسلام على رسول الله ﷺ وهو من العبادات والقرب ، والمصل يسلم على رسول الله ويصلى عليه في كل صلاة : السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته .  
وهكذا نجد الشارع قد ضمن الصلاة كل أنواع العبادات كما ضمنها سائر أنواع التحيات ، فسبحانه من مشرع حكيم لا إله غيره ولا رب سواه .

وهذا سر نصحي لك أيها الحاج بالصلاحة وإقامتها فإن من أقام الصلاة فقد عظم الله تعالى بكل أنواع التعظيميات وعبده بكل أنواع العبادات وبذلك يتأهل لحب الله وولايته . ومن ترك الصلاة أو لم يقمها فإنه لم يقدر الله حق قدره واستوجب غضبه عليه وسخطه .  
وأعلم أخيراً أن إقامة الصلاة غير أداتها ، وأن الصلاة لا تقام حقاً إلا إذا

روعي فيها كل ما يلي :

١ - الطهارة الكاملة من الخبث والحدث فليكن ثوب المصل وبدنه ومصلاه طاهراً من النجاسات ولتكن هو طاهراً من الحديثين الأصغر والأكبر .  
٢ - أن تؤدى الصلاة في أوقاتها المعينة لها فلا تقدم ولا تؤخر .  
٣ - أن تؤدى في المساجد في جماعات المصلين من المؤمنين .  
٤ - أن ترتل القراءة فيها وتتجدد ويتدبّر معناها .

٥ - أن يطمئن المصل في ركوعه وسجوده وجلوسه ويعتدل في كل ذلك .  
٦ - أن يكثر فيها من ذكر الله بالتسبيح والركوع والسجود ، والدعاء وهو ساجد .

٧ - أن يخشع فيها بالقلب والجوارح فالقلب لا يلتفت إلى غير الله تعالى والجوارح تسكن فلا تتحرك فإذا أقام العبد الصلاة على هذا النحو فقد عبد الله وأطاعه واستوجب رضاه ، وكانت صلاته نوراً له في حياته ، ونوراً له في مماته ودخل بها في جملة الصالحين .

**الموضوع  
فائز**

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ص  |                                 |
| ٣  | الزوج الأول : الإيمان والتقوى   |
| ٤  | الزوج الثاني : الذكر والشكر     |
| ١١ | الزوج الثالث : الهجرة والجهاد   |
| ١٩ | الزوج الرابع : العبادة والتوكيل |
| ٢٧ | الزوج الخامس : الصبر والصلة     |
| ٣٥ |                                 |

● ● الرسالة الحادية عشر  
عشر وصايا قدمت لوفود الحجاج



## العبادة : الوصيّة الأولى

إن الوصيّة بالعبادة - أخى الحاج - هي وصيّة بجامع خير الدنيا والآخرة وبها يحقق الكمال والسعادة فيها ، وهذا ما يهدف إليه العقلاه وما يعلمون له طوال حياتهم في كل زمان ومكان . إن العبادة الموصى بها والمدعى إليها ، بلا مبالغة هي جنة الدنيا والآخرة كما سنبيّنه في آخر الوصيّة إن شاء الله . وهذه أوصيتك أخى الحاج وألح عليك بالعبادة وملازمتها فإنها سبيل نجاتك وطريق سعادتك في كلتا حياتيك .

وان قلت : عرف لي العبادة حتى أعرفها ، وحدثني عن بعض ما جاء فيها حتى أرغب فيها وبين لي حكمها وحكمتها : ليكون ذلك عوناً لي على طلبها والتزامها .

**أجبتك قائلاً :**

العبادة اسم مشتق من عبد الطريق اذا مهده وسهله للسر عليه . وهي في عرف الشرع طاعة الله تعالى بفعل ما يحب من الاعتقادات والنبات والأقوال والأعمال مما أمر به أو رغب فيه في كتابه أو على لسان رسوله محمد ﷺ مع ترك ما يكرهه الله تعالى من المعتقدات والإرادات والأقوال والأفعال مما نهى عنه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ كل ذلك مع غاية الحب والتعظيم لله ورسوله ؛ لأن مجرد الطاعة بفعل الأمر وترك النهي لا يكون عبادة ؛ إذ طاعة الأبوين والأمير لا يقال فيها عبادة خلوها من غاية الذل والحب والتعظيم للمطاع .

فال العبادة الشرعية المؤهلة للسعادة والكمال بعد النجاة من الخسران ما قامت إلا على أساس الذلة لله والخضوع له مع حبه تعالى غاية الحب وتعظيمه غاية التعظيم .

فال العبادة بهذا المعنى أمر الله تعالى بها سائر عباده وفرضها عليهم بقوله : « يا

ايتها الناس اعبدوا ربكم الذى خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقوون « وبقوله « ذلكم الله ربكم فاعبدوه أفالا تذكرون » . . وأمر بها نبيه موسى عليه السلام بقوله : « فاستمع لما يوحى إنى أنا الله لا اله الا أنا فاعبدنـي وأقم الصلاة لذكرى » ، وأمر بها عبده ورسوله نبـينا محمدـا ﷺ بقوله : « فاعبده وتوكل عليه » وقوله : « واعبـد ربك حتى يأتـيك اليقـين » وأمر بها المؤمنين بقوله : « يا أيـها الـذين آمـنوا ارـكعوا واسـجـدوا واعـبـدوا ربـكم وافـعلـوا الخـير لـعـلـكـم تـفـلـحـون » وبـقولـه « واعـبـدوا الله ولا تـشـركـوا بهـ شيئاـ » . وأـمرـ بها عـيسـى عـلـيـه السـلام بـنـى اسـرـائـيل بـقولـه « يا بـنـى اسـرـائـيل اعـبـدوا الله ربـكم وربـكم اـنـه مـن يـشـرـكـ بالـله فـقـد حـرـم الله عـلـيـه الجـنـة وـمـأـوـاه النـسـارـ » . وـمـن قـبـلـ أمرـ بها هـوـد وـصـالـح وـشـعـيبـ أـخـاهـمـ وـأـقـوـامـهـ إـذ قـضـ الله تـعـالـى ذـلـكـ عـلـيـناـ فـي كـتـابـهـ فـقـالـ : « وـإـلـى عـادـ أـخـاهـمـ هـوـدـاـ قـالـ يـاقـومـ اعـبـدوا الله مـا لـكـمـ مـنـ اللهـ غـيرـهـ » ، « وـإـلـى ثـمـودـ أـخـاهـمـ صـالـحـاـ قـالـ يـاقـومـ اعـبـدوا الله مـالـكـمـ مـنـ اللهـ غـيرـهـ » ، « وـإـلـى مـدـيـنـ أـخـاهـمـ شـعـيبـاـ قـالـ يـاقـومـ اعـبـدوا الله مـالـكـمـ مـنـ اللهـ غـيرـهـ » .

ومن قبلهم أمر بها نوح قومه فقال « اعبدوا الله واتقوه وأطيعون ». فاذا تأملت - أخي الحاج - ما ذكرت لك من أمر الله تعالى لأنبيائه وسائر الناس بعبادته وأمر الأنبياء أنهم وأقوامهم بها عرفت أن حكم العبادة ليست الوجوب فحسب بل هو التحريم واللزوم ، فلا يسع المكلف تركها بحال من الأحوال .

إن العبادة أخى الحاج سر الحياة وعملة وجودها ؛ قال تعالى : « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ». فلولا العبادة لما كان من معنى في خلق المكلفين من الإنس والجن ، وبالتالي لا معنى بخلق الحياة كلها ؛ إذ الوجود كله أرضه وسماؤه مخلوق للإنسان قال تعالى : « وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه ». وقال : « هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميماً ». فتبين بذلك أن العبادة سر الحياة وعلتها ، ومن هنا كان من

ترك العبادة من المكلفين شر الخلق أجمعين قال تعالى « ان الذين كفروا من أهل الكتاب والشراكين في نار جهنم خالدين فيها أولئك هم شر البرية » - والبرية الخليقة ، والراد المخلوقات كلها من الانس والجن والحيوانات وما كانوا شر المخلوقات الا بتركهم العبادة فإذا علمت أخرى الحاج ما تبين لك أن العبادة سر الحياة وعلة وجودها فاعلم ان سر العبادة وعلتها هو العروج الى الملائكة الأعلى والحياة هناك ؛ إذ العبادة في واقعها عبارة عن عمليات تطهير للنفس وتزكية لها بما شرع الله تعالى لذلك من أنواع القرب والطاعات .

إذا زكت النفس وظهرت تأهلت للعروج الى السماء والحياة فيها مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين . وذلك بعد مفارقتها للجسم بالخروج منه المعبّر عنه بالموت قال تعالى « إن الأبرار لفي نعيم وإن الفجار لفي جحيم » وقال تعالى « قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها » - وقال « إن الذين كذبوا بآياتنا لا يفتح لهم أبواب السماء ، ولا يدخلون الجنة حتى يلعن الجمل في سم الخياط » وذلك لعدم تزكية نفوسهم وتطهيرها بالعبادة ؛ لأنهم كذبوا بآيات الله المتضمنة لبيان العبادة واستكروا عنها فلم يؤمنوا ولم يعملوا فلم تزك لهم نفس ولم تظهر لهم روح . فاستحال عروجهم الى السماء ودخولهم الجن .

## الوصية الثانية : الإخلاص

الحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله وبعد : هل يدرى أخى الحاج برّ الله حجّه أن الإخلاص روح الأعمال الصالحة وسر قبوها ، وأن ما ورائه إلا الشرك والرياء ، وكلاهما مفسد للأعمال مبطل لها .

إن الأمر - أخى الحاج هو كما قلت لك بل هو أعظم ، واستمع إلى أحدثك : روى أبو داود والنسائي بإسناد جيد كما قال الحاج المنذري عن أبي أمامة رضي الله عنه قال : « جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال : أرأيت - أى أخبرنى - رجلاً غزا يتمنى الأجر والذكر ماله ؟ فقال رسول ﷺ لا شيء له . فأعادها ثلاثة مرات ، ويقول رسول الله ﷺ لا شيء له . ثم قال : إن الله عز وجل لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصاً ، وابتغى به وجهه ». .

أخى الحاج هل عرفت بم حرم هذا المجاهد من الأجر الذى غزا في سبيل الحصول عليه ؟ انه حرم بسبب إرادة الذكر معه ، والمراد من الذكر أن يذكره الناس بخير فيقولون : فلان غزا ، وجاهد ، وشجاع ، إلى غير ذلك من المدح له والثناء عليه .

فهذا الرجل المحروم من أجر الجهاد لم يحرم لأنّه لم يرد بجهاده وجه الله تعالى ، وإنما حرم لأنه أراد مع وجه الله تعالى وثوابه وجه الناس وذكراهم له . فكان جهاده غير خالص لله تعالى إذ رأى فيه وجهًا مع وجه الله تعالى فحرم الأجر لعدم إخلاص العمل لله تعالى وحده : وكذلك الرجل منا اليوم يخرج من بلاده يريد أداء فريضة الحج طاعة الله ، ويريد أن يذكره أهل بلاده بلقب الحاج أو يريد أن يحج ويتنزه ويتعرف على البلاد والناس ، او يشتري أشياء لم تكن في بلاده ، أو رخصة الثمن ليربح فيها ، فإن

الحج مع هذه الإرادات والنيات المادية لا يكون الحج معها خالصاً لوجه الله تعالى ، وقد يقال له : لا شيء لك من حجك كما قيل للغازي لا شيء لك لأنك أراد مع العبادة ذكر الناس له ، فلم يخلص عمله الله فحرمه الله الأجر .

واسمع أزدك روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه انه سمع رسول الله ﷺ يقول : « إن أول الناس يقضى يوم القيمة عليه رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه ، قال : فما عملت فيها ؟ قال قاتلت فيك حتى استشهدت . قال : كذبت ولكنك قاتلت لأن يقال هو جرىء ، فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار ، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتى به فعرفه نعمه فعرفها ، قال فما عملت فيها ؟ قال تعلمت العلم وعلنته وقرأت فيك القرآن . قال كذبت ولكنك تعلمت ليقال عالم . وقرأت القرآن ليقال هو قاريء ، فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار . ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال فأتى به فعرفه نعمه فعرفها . قال فما عملت فيها ؟ قال ما تركت من سبيل تحب أن أنفق فيها إلا أنفقت فيها لك ، قال كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار » :

أخى الحاج هل عرفت بم ألقى هؤلاء الرجال الثلاثة في النار ؟ إنهم لم يريدوا بأعمالهم الصالحة من جهاد ، وتعلم علم وتعلمه ، وإنفاق للمال . لم يريدوا وجه الله تعالى ، وإنما أرادوا الرياء والسمعة للحصول على الذكر الحسن والشهرة بين الناس . وهكذا كل من عمل عملاً صالحًا لم يرد به وجه الله تعالى لا يحرم ثوابه فقط كما حرم من أراد بعمله وجه الله تعالى ووجه غيره بل يحرم الثواب ويسحب على وجهه حتى يلقى في جهنم لأنه مشرك بعبادة الله تعالى غير الله عز وجل الأول بمراء ببعض عمله وهذا مرأء بكل عمله والرياء شرك ، والشرك محبط للعمل .

أخي الحاج أحسب أنك عرفت بما حدثتك به خطر الإخلاص وعظم شأنه فسألني عن الإخلاص وفيما يكون ولمن يكون حتى أعرفك بذلك فتعمل على أن تكون من المخلصين إن شاء الله رب العالمين .

الإخلاص لغة مصدر أخلص الشيء يخلصه إخلاصا من كذا إذا خلصه منه بمعنى أبعده عنه ونحوه فتمحض وحده لم يخالطه شيء سواه .

وما أريد أن أوصيك به : أن تخلص أرادتك وعبادتك لله تعالى بحيث لا تلتفت بقلبك عند إرادة القول والعمل إلى غير الله تعالى ، كما لا تريد بقولك أو عملك إذا أنت قلت أو عملت غير الله تعالى ، فتخلص نيتك كما تخلص قولك وعملك من إرادة غير وجه الله تعالى وابتغاء مرضاته حتى يكون الباعث لك على القول أو العمل دائمًا وجه الله تعالى وطلب رضاه ، وبذلك تكون إن شاء الله من المخلصين - بكسر اللام - أى الموحدين ، وقد ترقى في مراتب الإخلاص حتى تصل إلى درجة المخلصين بفتح اللام ، أى الذين اختارهم الله لعبادته ، واستخلصهم ربهم لطاعته فلا يكون للشيطان حظ في إرادتهم وأقوالهم وأفعالهم ولا نصيب . كما قال «لأغونينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين » بقراة فتح اللام .

فإخلاص إذا ترك الرياء في الطاعة وعدم إشراك غير الله تعالى في عبادته عز وجل كما قال تعالى ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقاءَ رَبِّهِ فَلَا يَعْمَلُ صَالِحًا وَلَا يُشَرِّكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ هذا هو الإخلاص قد عرفته لك فاذكره ولا تنسه .

أما فيما يكون ؟ فاعلم أن الإخلاص يجب أن يكون في كل نيات المؤمن وإراداته وأقواله وأفعاله بمعنى أن العبد المؤمن يكون وفقاً على الله تعالى ، لا يتصرف في الحياة إلا على مقتضى مراد ربه منه ، فإذا قام بطاعة من الطاعات لم يراع فيها منفعة دنيوية ، يرجو حصولها له بل يفعل الطاعة لكونه مأموراً بها ومطلوباً منها أن يتقرب بها إلى ربه عز وجل ليحصل على الحظوة لديه والقرب منه وإذا ترك معصية يجب أن يتركها لا لكونها ضارة

بجسمه أو ماله أو عرضه وإنما يتركها لأن الله تعالى نهاد عنها وكرهها له فهو يتركها طاعة لربه وطلبًا لمرضاته .

وإذا أتى مباحاً من القول أو العمل يأتيه بنية أن يتقوى به على فعل الطاعات وترك المعاصي . فلا يأتيه لمجرد الانتفاع والتلذذ به . وذلك لأن العبد المؤمن وقف على ربه تعالى لا يصدر عنه شيء لغير الله تعالى كما قال أبو هريرة صاحب رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إنِّي أَحْتَسِبُ قَوْمِي وَنَوْمِي وَآيَةً وَقَفَ الْمُؤْمِنُ فِي الْقُرْآنِ هِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى فِي سُورَةِ الْأَنْعَامَ ﴿٤٧﴾ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ كُلُّهُ .

**وأما من يكون الإخلاص؟**

فاعلم أخي الحاج أن الإخلاص وهو تجريد العمل من كل شوائب الرياء والشرك لا يكون إلا له تعالى المعبود بحق . فمن أخلص الطاعة لغير الله تعالى وأيا كان ذاك الغير فهو مشرك كافر والعياذ بالله تعالى ومن أشرك في الإخلاص غير الله تعالى فعمل له ولغير الله كان يعمل للدين والدنيا معاً فهو مشرك في عمله مراء فيه فلا أجر ولا ثواب له كما سبق في حديث الرجل الذي غزا في سبيل الله وطلب الذكر فقد قال له الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ « لا شيء لك » ثلاث مرات .

وأنبهك أخي الحاج إلى أن العفن الشيعي قد تسرب إلى ديار الإسلام فأصبح الرجل المسلم يقول هو مخلص للدولة مخلص للوظيفة كما يقول يرضى ضميره وأعمل لإرضاء لضميري هذا كله باطل من القول وهو من مصطلحات الشيعية فالمسلم لا يخلص إلا لله ولا يطلب رضا سوى الله . فاذكر هذا واحذر . والله أسأل لك الثبات على الإخلاص حتى تكتب عند الله من عباده المخلصين وقد أفلح من أخلص .

## الوصيّة الثالثة : العلم

الحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله .

وبعد - أخي الحاج - هذه وصيّة الثالثة إليك ، وهي من أهم الوصيّات وأجلّها قدرًا إنها الوصيّة بالعلم الذي هو مفتاح كل خير وملأ السعادة وبابها ، وجواز العبور إلى دار السلام وإذنها فاطلبه يا أخي وأحصل عليه وابغ المزيد منه ولا تقتصر فإنك لن تكمل ولن تسع في الدنيا ولا في الآخرة إلا عليه . واذكر معنى أن جميع ما يشكونه المصلحون ويتأملون له من الفساد والشر في العالم إنما مرده إلى الجهل بهذا العلم الذي أوصيك به لطلبته وتحصل عليه إنما العلم الذي هو بمثابة الروح للحياة والنور للوجود إنه العلم الذي أوجبه الله تعالى طلبه على لسان نبيه محمد ﷺ قوله : « طلب العلم فريضة على كل مسلم » وأمر رسوله له أن يطلب المزيد منه في قوله : « قل رب زدني علماً » ، ورفع به أهله درجات فقال : « يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات » ونفي تعالى في الحكم من التنزيل مساواة الجاهم بالعالم فقال : « هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون » ؟ وأعلن رسول الله ﷺ عن فضله وفضل طالبه في غير ما حديث صحيح فمن ذلك قوله في صحيح البخاري : « من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين » وقوله في صحيح مسلم : « من سلك طريقاً يلتمس فيه علماً سهل الله له به طريقاً إلى الجنة » وقوله في سنن البيهقي وابن ماجه بسند لا بأس به : « من أتى مسجدي هذا لم يأتِه إلا خير يتعلمه أو يعلمه فهو بمنزلة المجاهد في سبيل الله » .

هذا ولأخي الحاج أن يقول الآن : بينَ لي المراد من العلم الذي أوصيّتي به وذكرت لي من عظم شأنه ومزيد فضله ، لأن العلوم متعددة وكثيرة فأجيئك بأنه العلم الشرعي الواجب تعلمه والذي لا يسع المكلف

جهله بحال ؛ إذ هو كما عرفت مفتاح دار السعادة فلا يكمل عبد ولا يسعد إلا عليه . ألا وهو العلم بالله تعالى ربياً وإلهاً لا إله غيره ولا رب سواه ، وبأسائه الحسنى وصفاته العلى ، وبمحابه من المعتقدات والأقوال والأفعال والذوات والصفات ، وبمكارهه من المعتقدات الباطلة ، والأقوال السيئة والأعمال الفاسدة ، والذوات والصفات القبيحة وبالوسائل الضرورية للحصول على هذا العلم من لسان عربي ونظر وفکر .  
هذا هو العلم الموصى به وهو كما عرفت طلبه واجب والحصول عليه لازم ولا يسع المكلف تركه بحال .

وإن سألتني عن الطريق الموصى إليه والمفضى بصاحبه إلى الحصول عليه فإنني أجيبك بأن طلب هذا العلم طريقين لا ثالث لها أحدهما أمثل من نظيره وإليك بيانهما :

الطريق الأول وهو الأمثل : أن يجالس المؤمن العلماء ويزارهم بركتيته يقع أبوابهم ويرحل إلى ديارهم ولا يزال يطلب ويتعلم حتى يفوز بالعلم الذي هو معرفة الله تعالى بأسائه وصفاته ومعرفة محابه ومكارهه ، وكيف يأتي بالمحاب ، وكيف يجتنب المكاره وإذا شعر بحصول العلم بوجود علامته وهي الخشية من الله تعالى لقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ﴾ تصدى لتعليم غيره ، ونشر العلم بين الناس إذ مراحل طالب العلم ثلاث الأولى أن يتعلم والثانية أن يعمل بما تعلم والثالثة أن يعلم وبذلك يصبح إماماً في المتدين يقتدى به ويدعى في السماء عظيمًا كماروى عن عيسى عليه السلام في صحيح الأخبار .

والطريق الثاني : أن تقصر بالعبد الحياة وتعجز أن تتمكنه من الدرس والتفرغ والرحالة لكبر سن أو انشغال بعيال أو بأمور ذات خطر وبال فإنه في هذا الحال يطلب العلم من طريق سؤال أهل العلم وفهم ما يبينونه له والعمل الفوري به اعتقاداً أو قولاً أو عملاً على حد سواء . وكيفية ذلك أن يتعرف على أعلم أهل بلده من تشهد له العلماء بالعلم والمعرفة فيتخذه

شيخاً له فيحبه ويقره ويطيعه في المعروف ويأخذ يسأله في صدق وبنية طلب العلم الواجب طلبه فإذا بين له المسألة من مسائل العلم بالله تعالى وشرائعها فهمها واعتقد ما كان من الاعتقاد وقال بها كان من القول وعمل بما كان من العمل وهكذا لا يزال يسأل ويتعلم ويعمل يوماً بعد يوم حتى يظفر بالعلم والعمل ويظهر ذلك فيه بوجود خشية الله في قلبه إذ الخشية آية العلم وبرهانه فلا علم لمن لا خشية له .

وهنا أشعر أن أخي الحاج قد يقول : هذا القول محمل فهلا فصلت لي كيف أطلب العلم بطريق السؤال والفهم والعمل ؟ فأقول له : إذا عرفت العالم المتأهل لتعليمك فاته وقل له : يا شيخ : علمني ما الذي يجب على اعتقاده . فإذا عرفك ذلك وفهمته واعتقدته . إئته مرة أخرى وقال له : ما الذي يجب الله تعالى من الاعتقاد ؟ فإذا علمك فافهم واعتقد . وارجع إليه مرة أخرى وقل له : ما الذي يكره ربى من الاعتقاد ، فإذا بين لك ذلك تركت ذلك الاعتقاد وكرهته بكراهية الله تعالى وارجع إليه مرة أخرى وقل له ياشيخ بين لي ما يجب ربى من الأقوال فإذا علمك فافهمه وقله واعبد الله به ، ثم ائته مرة أخرى وقل له : علمني ما يجب ربى من العمل فإذا علمك فاعرف واعمل ، وهكذا لا تزال تسأله وتتعلم وتعمل حتى يتم لك العلم والعمل ، وبنذلك تتأهل للسعادة والكمال في الدنيا والآخرة .  
حق الله لي ولكل ذلك أمين .

## الوصيّة الرابعة : التفكير

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وبعد اعلم أخى الحاج أن وصيتي لك بالتفكير .

هي الوصيّة بها يتحقق لك الوصايات الثلاث التي قدمت لك ويعينك على تفريذها تلك الوصايات التي هي العبادة : والإخلاص والعلم . إذ التفكير ينتج العلم ، والعلم يتجه العبادة . والعبادة تصبح بالإخلاص وتبطل بعدهم فهى إذاً متوقفة عليه ، وما يتوقف عليه من الأشياء يكون كالمتبع للشئء المتوقف عليه ، وبهذا عاد أمر الوصايات الثلاث المتقدمة إلى هذه الوصيّة الرابعة وهي التفكير فاعرف هذا واسمح لي أن أقول لك : إن التفكير من خصائص الإنسان لأنه إعمال العقل في إدراك ما يختفي وراء المدركات الحسية من أسرار وعجائب أو مصالح وفوائد الإنسان في حاجة إليها . وعليه فمن لم يتفكر فقد أهمل العقل وعطل وظيفته وصار كمن لا عقل له وهو الحيوان الأعمى ، ولذا قيل فكر فأنت إنسان ، لا تفكّر فأنت حيوان .

وإذا عرفت أخى الحاج أهمية التفكير بما ذكرت لك وأردت أن تفكّر فاعلم أن من التفكير ما هو واجب ومنه ما هو حرام ، فيما كان جالباً لسعادة الإنسان وكما له فهو التفكير الواجب وما كان جالباً لشقاء الإنسان وخسارته فهو الحرام وذلك كالتفكير في الشر والفساد وما يلحق الضرر بالإنسان والحيوان .

والتفكير فيها يجلب للإنسان سعادته وكما له يكون في مجالين : هما الكون والإنسان أو الآفاق والأنفس كما قال تعالى : ﴿ سُنْرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾ . فالتفكير في الإنسان والكون ينبع للمتفكّر فيهما الإثبات بالله تعالى

والمعروفة بأسمائه وصفاته ومن امن بالله تعالى وعرف أسماءه وصفاته أمر له إيمانه ومعرفته طلب التقرب إلى الله تعالى والزلفى إليه بفعل محابه تعالى وترك مساقطه وبذلك يتحقق مراد الله تعالى من خلقه وخلق الكون كله من حوله لقوله عز وجل : « وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون » وقوله في الحديث القدسى : « يا ابن آدم لقد خلقت كل شيء من أجلك وخلقتك من أجلى » .

وكون التفكير وهو إعمال العقل والنظر في المخلوقات من حيث وجود ذواتها وصفاتها وأثارها وخصائصها ومنافعها . وما يطرأ عليها من تغيرات شتى ، كونه جالباً للإثبات واليقين محققاً للعلم والمعرفة باعتماداً على العمل في المحبوب لله تعالى وعلى الترك في المكرور لله عز وجل . دل عليه قوله تعالى : « الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوحهم ويتذكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطل سبحانك فقنا عذاب النار » وقوله تعالى : « أو لم يتذكروا ما ب أصحابهم من جنة إن هو إلا نذير مبين ، أو لم ينظروا في ملوك السموات والأرض ، وما خلق الله من شيء » .

أخي الحاج إن وصيتي إليك بالتفكير هي الوصيّة بأن تخرج من محظوظ الغفلة التي يعيش فيه أكثر سكان العالم من مؤمنين وكافرين . إن الغفلة المستلزمة لعدم التفكير هي سبب كل كفر وشرك وفساد وشر ، إذ لو تفكّر الكافر في خلق السموات والأرض وما بينها وما فيها لآمن بالخالق عز وجل ؛ إذ يهديه التفكير إلى أن هذه المخلوقات العظيمة يستحيل وجودها بغير موجد أو جدها كما لو تفكّر في مظاهر الإبداع فيها والإلتئام في صنعها والجمال في صفاتها والترتيب والنظام فيها بين أجزائها لآمن بعلم الله الواسع وقدرته التي لا تحد ، وحكمته الباهرة ورحمته العميمة وأسمائه الحسنى وصفاته العلي وأن الله تعالى خالق كل شيء ورب كل شيء » ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ». و بذلك يرى وجوب عبادته ويرغب في

طاعته والتقرب إليه ليسعد ويكمel بذلك .

ولو تفكر المشرك فيمن أشركه في عبادة الله تعالى لعلم ضعف من أشركه وفقره و حاجته إلى الله تعالى وأنه مخلوق لله مربوب له لا يملك لنفسه فضلاً عن غيره نفعاً ولا ضرراً ولا عبده مع الله تعالى لعدم استحقاقه للعبادة إذ العبادة مستحقة للخالق وإله الحياة والرزاق مفيض الخيرات والبركات من يملك كل شيء وببيده كل شيء وال قادر على كل شيء والعليم بكل شيء وال بصير بكل شيء .

ولو تفكر الحاكم بغير ما أنزل الله عز وجل من الشرائع والأحكام لعرف أن من الظلم بين إبعاد شرائع الله المدبر الحكيم ونحلل شرائع البشر وقوانينهم محلها وهم من هم في جهلهم وعجزهم في جهلهم بعواقب الأمور وبحريات الأحداث وعجزهم عن إيجاد المنافع ودفع المضار لو تفكير هذا الحاكم لما رضى لنفسه التعرض لغضب الله وسخطه عليه لأنه نازعه سلطانه ودافعه عن حقه في حكم عباده وسياستهم بما يكملهم ويسعدهم ولكنه لم يتذكر فهلك بغفلته وظلمه .

ولو تفكر الفاسق عن أمر الله ورسوله بترك ما أمرا به من المدى والخير ، فعل ما نهيا عنه من الضلال والشر لو تفكير أنه مربوب لله مخلوق لعبادته لما فسق ولما تعرض لقت الله وغضبه أو عقابه وأليم عذابه . ولكنه لم يتذكر فضل في فسقه وأقام على عصيانه ليحرم السعادة والكمال .

ولو تفكر الجاهل بربه وشرائمه أنه لا ينبغي أبداً أن يجعل خالقه ومالك أمره ومن بيده سعادته وشقاؤه فلا يتعرف إليه ولا يطلب مرضاته بالتقرب إليه بفعل ما يحب وترك ما يكره ولكنه لم يتذكر فعاش في ظلمات الجهل محروماً من نور العلم وهداية الشرع عرضة للمفاسد والشرور وبالتالي للويل والثبور في دنياه وأخرها والعياذ بالله .

هذا أخي الحاج أو صيتك بالتفكير فإنه قوام حياتك ومفتاح سعادتك

فالزمه فإنه يكسبك العلم ويعينك على العبادة والإخلاص فيها وتلك سبيل  
نجاتك وسعادتك .

**ومل لك من حاجة في غير ذلك ؟**

## الوصيّة الخامسة : الحلم

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وبعد . . .  
 أخى الحاج أعلم أن الحلم لمن مكارم الأخلاق بل هو من أشرفها وذو  
 الحلم سيد في الناس وإن بطيأبه نسبة ، والوصيّة بالحلم والتخليق به وصيّة  
 بالخير كله . فلذا أوصيك به فتخليق به ، وأعلم أن الحلم بالتحلم كما أن  
 العلم بالتعلم .

فقد روى عن الأحنف بن قيس وكان مضرب المثل في الحلم أنه قال :  
 أنا لست بحليم وإنما أتحلم وقد يجبل المرء على الحلم فيكون حليماً بالفطرة  
 كإسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام إذ قال تعالى : ﴿فَبَشِّرْنَاهُ بِغَلامٍ  
 حَلِيمٍ﴾ غير أن الغالب في الناس أن الحلماء منهم يكتسبون حلمهم  
 برياضة النفس وتمريتها عليه حتى يكتسبوه ويصبحوا حلماء بين الناس فكن  
 أنت كذلك .

والطريق إلى اكتساب الحلم أن يأخذ المرء نفسه شيئاً فشيئاً يحملها على  
 عدم الغضب إن غوضب وعلى كظم الغيظ إن أغاظه أحد ، وعلى الصبر  
 إن أوذى فلا يثأر من آذاه ولا ينتقم وهو كذا يوماً بعد يوم ، والنفس الكريمة  
 لا يشق عليها الصبر والحلم كما لا يشق عليها المعروف أن تبذله أو تقوله .

وما يعينك على اكتساب هذا الخلق الفاضل العظيم أن تذكر أن الله  
 تعالى ورسوله محمدًا ﷺ يحبان خلق الحلم وإن من أسماء الله تعالى وصفاته  
 الحليم فقد روى الشیخان أن الأشج وفدي على رسول الله ﷺ فأناخ راحلته  
 ثم عقلها وطرح ثوبين كانا عليه وأخرج من عبيده (حقيبته) ثوبين حسنين  
 فلبسهما وذلك بعين رسول الله ﷺ يرى ما يصنع ثم أقبل يمشي إلى رسول  
 الله ﷺ فقال له : إن فيك يا أشج خلقين يحبهما الله ورسوله قال ما هما بأبي  
 أنت وأمي يارسول الله ؟ قال : الحلم والأناة .

فاذكر هذا فإنه يعينك على التحلل واكتساب خلق الحلم حتى تكون  
حليها لا تسب من سبك وتعفو عن ظلمك وتصل من قطعك وتعطى من  
حرملك . لا تبادر بالإساءة إلى من أساء إليك ولا تنزع إلى الانتقام من آذاك  
في نفسك أو مالك .

واعلم أن الحلم يقابل السفة والجهل فهل يرضى العاقل بأن يوصف  
بالجهل والسبة ؟

إن الحلم هو العلم والصبر والصفح والعفو أما السفة والجهل فهما الجزع  
والنزع والحمق والطيش . فلذا أوصيتك أخي الحاج بالحلم لتكميل وتسعد  
وتشرف بين الناس وتسود .

واستمع إلى أروحك الآثار والأخبار في الحلم والحلماء لتزداد رغبتك في  
اكتساب خلق الحلم الذي أوصيتك به :

● قال معاوية رضي الله عنه لعرابة بن أوس : بم سدت قومك  
ياعربة ؟

قال يا أمير المؤمنين كنت أحلم عن جاهمهم وأعطي سائهم وأسعى في  
حوائجهم فمن فعل فعل فهو مثل ومن جاوزني فهو أفضل مني ومن قصر  
عني فأنا خير منه !!

● قال أكثم بن صيفي أحد حكماء العرب : دعامة العقل الحلم ،  
وجامع الأمر الصبر .

● قال أحد العلماء : الحلم أرفع من العقل قدرًا لأن الله تعالى سمي به  
ويوصف به ولا يسمى بالعاقل ولا يوصف بالعقل فلذا كان الحلم أرفع من  
العقل .

● قال آخر لا يعرف الحلم إلا عند الغضب كما لا تعرف الشجاعة إلا  
عند الحرب .

هذا وانظر مواقف أهل الحلم التالية وتمثلها عندما يغضبك إخوانك  
الحجاج أو يؤذونك بلسان أو يد لفحة صبرهم وحلهم ولا يجدون من التعب

وهم يؤدون المناسب .

١ - شتم رجل آخر فقال له المشتوم إن كنت كاذباً فغفر الله لك وإن كنت صادقاً فغفر الله لي وانصرف .

٢ - سب رجل عبد الله بن عباس رضي الله عنها فقال مولاه عكرمة هل للرجل من حاجة فنقضيها له ؟ فنكس الرجل رأسه واستحبى .

٣ - قال رجل لعمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى : أشهد أنك من الفاسقين ، فقال عمر ليس تقبل شهادتك !!

٤ - سب رجل على بن الحسين بن على رضي الله عنه فرمى إليه بخمضة « ثوب أسود مربع » وأمر له بآلف درهم . فرد ابن الدوحة النبوية منبع العلم والحلم سيئة الرجل بخمس حسناً وهي الحلم ، وإسقاط الأذى عنه ، وتخليصه مما يبعد عن الله تعالى ، وحمله على الندم والتوبة .

٥ - قال أحدهم : شتمت رجلاً يوماً فحلم على فاستبعدني بها زمناً طويلاً .  
وأخيراً أسأل الله تعالى لي وللك أن يرزقنا الحلم بعد العلم . والسداد في القبول والعمل .

## الوصيّة السادسة : التواضع

بسم الله ، والحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله .  
 وبعد : - فاعلم - أخي الحاج - أن التواضع الذي أوصيك ونفسى به ليس مجرد خلق فاضل فحسب بل هو أسمى الأخلاق الفاضلة وأشرفها وعليه مدار السعادة وهو ملاكها ، لأن التواضع ضد الكبر فمن لم يتواضع تكبر ، ومن تكبر هلك لحديث مسلم : أن النبي ﷺ قال : « إن الله لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر » . وذلك أن الكبر مانع من قبول الحق والإذعان له ، داع إلى انتقاد الناس واحتقارهم كما قال ﷺ : « الكبر بطر الحق وتغمض الناس » . وما أبلس إبليس إلا بالحسد وال الكبر والعياذ بالله تعالى من ذلك .

فلذا كان - أخي الحاج - من وصايا الحق والخير الوصيّة بالتواضع ، وهذا رسول الله ﷺ يبلغ عن الله تعالى أمته ما وصاهم به من التواضع إذ روى مسلم أنه ﷺ قال : « إن الله تعالى أوحى إلى ان تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا يبغى أحد على أحد » .

والتواضع يكون لله ، ولأجل الله فأما التواضع لله فيكون بطاعته تعالى بفعل أوامره واجتناب نواهيه . وأما التواضع لأجل الله عز وجل فيكون بقبول الحق والإذعان له ، والتسليم به ، كما يكون بتوقير الكبير ورحمة الصغير والاعطف على الفقير .

وبهذا التواضع لله ولأجل الله يرتفع العبد حتى يبلغ درجات لم يكن ليبلغها لولا تواضعه : فقد روى مسلم عن النبي ﷺ قوله : « مازاد الله عبداً بعفو إلا عزاً وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله » كما روى البيهقي في الشعب : « إذا تواضع العبد رفعه الله إلى السماء السابعة » وفي القرآن الكريم « فاسجد واقترب » والسجود عنوان التواضع وأبرز مظاهره فمن

سجد لله بمعنى أخبت الله وتطامن وذل له وأذعن لعبادته ظاهراً وباطناً ارتفع بذلك وقرب فبلغ مستوى من الرفعة والقرب يقصر عنها غير التواضعين كما قال القائل :

دُنُونا فَلِمْ نَخْذُلْ لَدَانْ  
وَعَلُونَا فَلِمْ يَجِزَنَا عَلَاءْ

أخى الحاج إذا عرفت شرف خلق التواضع فجداً في طلبه ، وشمر في تحصيله واعلم أن التواضع ليس ما يسميه أبناء العصر المجاملة واللباق وإنما التواضع : إخبارات الله تعالى واستكانة له عز وجل وذلك بفعل أمره وترك نهيه والتقرب إليه بفعل محاباته من المعتقدات والنبيات والأقوال والأعمال وترك مساخطته من المعتقدات والإرادات والأقوال والأفعال . قال تعالى ﴿ وَبَشَّرَ الْمُخْبَتِينَ الَّذِينَ إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابُوهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلَاةَ وَمَا رَزَقَنَاهُمْ يَنْفَقُونَ ﴾ وقال : ﴿ فَإِنَّمَا استَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ فبان بهذا أن التواضع سداده وحتمته الإخبارات لله والاستكانة له عز وجل وهو في نفس الأمر تحقيق معنى العبودية لله عز وجل وذلك بترك مراد العبد لمراد رب حتى لا يبقى للعبد مراد غير مراد رب عز وجل ومن هنا كان التواضع منزلة فوق منزلة التسليم والرضاء ، وهي آخر مراحل السائرين إلى الله تعالى لينزلوا برياض جنة حبه وفردوس رضاه . وإليك - أخي الحاج - صوراً للتواضع المطلوب فسرح النظر فيها واعمل الفكر في إدراكها وتقديرها واحرص على تمتلها في حياتك يوماً بعد آخر حتى تكتسبها وتتصبح من أهلها المتعلّين بها وذلك مارغبت فيه لك ولـي معك .

● قال أنس بن مالك في رواية البخاري « إن كانت الأمة من إماء المدينة لتأخذ بيد رسول الله ﷺ فتنطلق به حيث شاءت » . تأمل في هذا الخبر الصحيح فإنك ترى صورة من التواضع معجبة ومدهشة أيضاً إنك ترى أعظم الرجال وقد أنيطت به عظامهم الأعمال وهو

قائم بما تعجز عنه الفئام من الناس . تأته الخادم التي لا يؤبه لها عادة ولا يلتفت إليها من دون السادة فتأخذ بيده وتسيره لحاجتها فلا يمنعه علو منصبه ولا كثرة مهامه من الانقياد لها حتى يقضي حاجتها هذا لعمر الله متهى التواضع الرفيع يتجل فيخلق المحمدى تجل الشمس في كبد السماء ظهوراً وسمواً وعلواً .

● ولـ الخليفة مروان بن الحكم أبا هريرة رضي الله عنه أمر المدينة النبوية فكان أبو هريرة والـى المدينة المنورة يحمل حزمة الخطب على رأسه ويمر بـأسواق المدينة وهو يقول : أوسعوا لأمير المدينة أوسعوا !! فقل لي بربك أخي الحاج هل هناك تواضع أعظم من تواضع أمير يحمل الخطب على رأسه ويمر به في الأسواق ؟ !

● روى أن عمر بن عبد العزيز أتاه ليلة ضيف وكان يكتب فـكـاد السراج ينطفـىء فقال الضيف : أقوم فأصلـحـه ؟ فقال عمر : لا ، ليس من كرم الرجل أن يستخدم ضيفـه . فقال الضيف إذاً أـنـهـ الغـلامـ ، فقال عمر : لا إنـهاـ أولـ نـوـمةـ نـامـهـاـ فـلاـ تـبـهـهـ وـذـهـبـ وـمـلـاـ الصـبـاحـ زـيـتاـ وـلـماـ قالـ لهـ الضـيـفـ : قـمـتـ بـنـفـسـكـ يـاـ أـمـيـرـ الـمـؤـمـنـينـ ؟ـ أـجـابـهـ قـائـلاـ ذـهـبـتـ وـأـنـاـ عـمـرـ وـرـجـعـتـ وـأـنـاـ عـمـرـ مـاـ نـقـصـ مـنـ شـيـءـ وـخـيـرـ النـاسـ مـنـ كـانـ عـنـدـ اللهـ مـتـواـضـعاـ .

فـانـظـرـ أـخـيـ الحاجـ - وـأـنـتـ تـطـلـبـ خـلـقـ التـواـضـعـ لـتـحـلـ بـهـ وـتـكـملـ عـلـيـهـ - إـلـىـ خـلـيـفـةـ الـمـسـلـمـينـ قـاطـبـةـ يـقـومـ بـنـفـسـهـ يـصـلـحـ سـرـاجـهـ الـذـىـ يـكـتبـ عـلـيـهـ مـهـامـ الـدـوـلـةـ وـمـتـطـلـبـاتـهـ وـيـقـولـ ذـهـبـتـ وـأـنـاـ عـمـرـ وـرـجـعـتـ وـأـنـاـ عـمـرـ وـخـيـرـ النـاسـ مـنـ كـانـ عـنـدـ اللهـ مـتـواـضـعاـ .ـ وـأـخـيـراـ فـإـلـيـكـ نـمـوذـجاـ حـيـاـ لـلـتـواـضـعـ فـخـذـ نفسـكـ بـهـ شـيـئـاـ فـشـيـئـاـ فـإـنـكـ تـظـفـرـ بـهـ وـتـصـبـحـ إـنـ شـاءـ اللهـ مـنـ أـهـلـهـ :ـ رـوـىـ أـنـ أـبـاـ أـسـامـةـ قـالـ لـأـبـيـ سـعـيدـ الـخـدـرىـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ :ـ مـاـ تـرـىـ فـيـهاـ أـحـدـثـ النـاسـ مـنـ الـلـبـسـ وـالـمـشـرـبـ وـالـمـرـكـبـ وـالـمـطـعـمـ ؟ـ فـقـالـ يـاـ اـبـنـ أـخـيـ كـلـ اللهـ ،ـ وـاـشـرـبـ اللـهـ وـالـبـسـ اللـهـ ،ـ وـكـلـ شـيـءـ دـخـلـهـ مـنـ ذـلـكـ زـهـوـأـ وـمـبـاهـةـ أـوـ

رياء أو سمعة فهو معصية وسرقة .

وعالج في بيتك من الخدمة ما كان يعالج رسول الله ﷺ في بيته كان يعلف الناضح ويعقل البعير ويقم البيت ويحلب الشاة وينصف النعل ويرفع الثوب ويأكل مع خادمه ويطهّن عنه إذا أعنّيا ويشرى الشيء من السوق ولا يمنعه الحباء أن يعلقه بيده أو يجعله في طرف ثوبه وينقلب إلى أهله يصافح الغنى والفقير والكبير والصغير ويسلم مبتدائا على كل من استقبله من صغير وكبير وأسود وأحمر وحرّ وبعد من أهل الصلة أى المؤمنين .

فاقتدى أخي الحاج برسولك في كمالاته الروحية فإنك تصبح وتحس من سادات هذه البررة .

## الوصيّة السابعة : الصدق

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله .

وبعد فاعلم أخي الحاج بر الله حبك - أن الصدق الذي أوصيك به لتلتزمه في حديثك وعملك وزعمك ووعدك وفي حالك كله هو الذي أوصى به رسول الله ﷺ أمنه وأنت فرد من أفرادها إذ قال كما في رواية مسلم : « عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر وأن البر يهدي إلى الجنة وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً ». عليه وبالتزامك الصدق أخي الحاج - وتحريك له في قوله وعملك وإرادتك وحالك تفوز بخيرين عظيمين لم تكن لتحصل عليهما لولا التزامك الصدق ألا وهو ما :

الجنة دار الأبرار والتي ستنتقل إليها بعد انقضاء فترة إقامتك بذلك على سطح هذه الكرة الأرضية والخير الثاني أن يلمع اسمك في سجل الأبرار الخالدين ومواكب النبيين . كما قال تعالى : « ومن يطع الله والرسول فأنزلك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً » .

أخي الحاج إن للصدق لشأنه وإن للصادقين مقاماً عند الله عز وجل ولذا أوصيك به ولتأكد من صحة ما ذكرت لك فاعلم أن الله تعالى قد أمر كل مؤمن ومؤمنة في هذه الأمة المسلمة أن يكون مع الصادقين فقال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين ». فلولا علو مقامهم وشرف منزلتهم وقربهم من ربهم تعالى لما أمر عز وجل بالكتينة معهم . وهل تدرى أخي الحاج من هم الصادقون . الذين طلب الله تعالى منا أن نكون معهم ؟ إنهم رسول الله ﷺ وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى وعامة أصحاب رسول الله ﷺ إنهم أولئك الذين استجابوا الله لما طلب منهم

أرواحهم وأموالهم فاعطوا الله كل شيء ولم يبقوا لغير الله من شيء يوم نزل : ﴿ انفروا خفافاً وثقلاً وجاهدوا بأموالكم وأنفسكم ﴾ ففعلوا صادقين ومصدقين وخرجوا لقتال بنى الأصفر في عقر دارهم ..

وأسمع ثناء الله عليهم في محكم كتابه وكريم قوله : ﴿ رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ وفي قوله : ﴿ والذى جاء بالصدق وصدق به ﴾ وقوله ﴿ والصادقين والصادقات ﴾ فهل بعد هذا الثناء الإلهي على أهل الصدق من ثناء ؟ وهل بعد هذا الفضل والشرف لأهل الصدق من فضل أو شرف .

ولذا أوصيتك أخي الحاج على علم بالصدق ليكون شعارك ودثارك ودرهمك ودينارك وقبل أن أعرفك بالصدق الموصى أقدم لك قطوفاً يانعة من ثماره لتعظم رغبتك فيه ويزداد شوقك إليه .

هل عرفت أن الصدق يورث راحة الضمير ويكسب طمأنينة النفس وهو من أعز المطلوب لدى عقلاه الناس ! إن الصدق يورث راحة الضمير ويكسب الطمأنينة وسل الصادقين يخبروك . وكيف وقد قال رسول الله ﷺ في رواية الترمذى بسندها الصحيح : « دع ما يربيك إلى ما لا يربيك فإن الصدق طمأنينة والكذب ريبة » .

وهل عرفت : أن الصدق يجلب البركة للرزق ، والربح في التجارة وأنه ما من أحد إلا ويطلب ذلك في رزقه وتجارته وأن طريق ذلك هو الصدق واسمع رسول الله ﷺ يخبر بذلك في قوله في رواية البخارى « البيعان [البائع والمشترى] بالخيار مالم يتفرقا فإن صدقوا وبينا بورك لهمما في بيعهما للناجر في تجارته والمشترى في رزقه .

هل عرفت أن الصدق في سؤال الله تعالى الشهادة يبلغ سائلها منازل الشهداء ولومات حتف أنفه وكيف لا وهذا رسول الله ﷺ يقرر هذه الحقيقة بقوله في رواية مسلم « من سأله الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه » .

هل عرفت أن الصدق ينجي من المكروه وإن شارفه العبد وكاد يقع فيه حتى سار بين الناس مثلاً الصدق منجاه .

حكى عن بعض الصالحين أن هارباً دخل عليه خائفًا مذعوراً وهو يقول أمنعني عن طالبي ياشيخ أمنعني عن طالبي ياشيخ أخفني عن طالبي يا شيخ فقال له العبد الصالح نم هنا فنام أمامه وطرح على حزماً من الخطب فأخفاها بها وفجأه دخل طالبوه قائلين هل دخل عليك رجل هارب أين هو فقال العبد الصالح هو ذا تحت الخطب .

فظن الطالبون أنه يسخر منهم فخرجوا وتركوه فنجا الهاوب ببركة الصدق من العبد الصالح وأخرى وهي أن الحجاج بن يوسف خطب يوماً فأطال الخطبة فقال له رجل : الصلاة : فان الوقت لا ينتظرك والرب لا يعذرك فأمر الحجاج بحبسه فجاء أهله وقالوا له ان الرجل مجنون فاطلقه . فقال الحجاج إن أقر بالجنون أطلقته فجئ بالرجل وسئل هل أنت مجنون ؟ فقال الرجل : لا أنه لايسوغ لي ان أجحد نعمة الله التي أنعم بها على وأثبت لنفسي صفة الجنون التي نزهها الله عنها وأن الحجاج صدقة فقد خلى سبيله !!! وعليه فراحة الضمير وطمأنينة النفس والبركة في الرزق والربح في التجارة وبلغ منازل الشهداء بدون استشهاد والنجاة من المكاره كل هذه من ثمار الصدق يجيئها الصادقون .

والآن أعرفك بالصدق أخي الحاج كما واعتنك :

١ - الصدق في القول هو إذا حدثت خبراً أو أمراً أو ناهياً فلا تخبر ولا تأمر ولا تنه بغير الواقع والحق الثابت حتى ولو كنت تمنزح فلا تحدث إلا بالحق ومتى التزمت هذا في قولك وحديثك فأنت صادق .

٢ - الصدق في العمل والمعاملة وهو أن لا تعمل أى عمل إلا وأنت تريده فائدة منه تجلب خيراً لك أو لغيرك أودفع شر عنك أو عن غيرك وإذا عاملت أحداً بأى نوع من المعاملات التي تجري عادة بين الناس فاخذ معاملتك من العرش والخداع والتسلیس والتزویر والغرر فإن فعلت فإنك

صادق .

٣ - الصدق في الوعد وهو أن تصدق في وعدك متى وعدت أحداً من الناس قريباً أو بعيداً غنياً أو فقيراً مؤمناً أو كافراً فتنجز له ما وعده ولو كلف ذلك ما كلفك ومتى أصبحت تنجز وعدك ولا تخلف موعدك فانت صادق .

٤ - الصدق في الحال وهو أن تلزم نفسك أن لا تظهر في غير المظهر الذي وضعك الله تعالى فيه فلا تتظاهر بالعلم وانت غير عالم ولا بالتقوى وانت من غير أهله ولا بفضل لم يكن لك ولا بعمل صالح لم تعمله وذلك قول الرسول ﷺ في رواية مسلم المتشيع بهام يعطى كلابس ثوبى زور .

وأخيراً فهذه وصيتي إليك فالزمها وإذا فتح الله عليك فيها وأصبحت صادقاً ثم صديقاً فادع الله لـ بالغفرة والرحمة وجزاك الله خيراً .

## الوصيّة الثامنة : العدل

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وبعد فاعلم أخي الحاج إن سابع وصاياي إليك هي الوصية بالعدل وإنها من أعظم الوصايا وأجلها قدرًا وأعظمها شأنًا وحسبك أن الله تعالى أمر بها في قوله تعالى : ﴿ ان الله يأمر بالعدل والإحسان وابتاء ذى القربى ﴾ . ووصى به في جملة وصايا عشر في القرآن والكتاب الأول قال تعالى : ﴿ وإذا قلت فاعدولوا ولو كان ذا قربى ، وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلكم تذكرون ﴾ وطلبه رسول الله ﷺ في دعائه المأثور : « اللهم إنى أسالك العدل في الرضا والغضب » .

ولذا أوصيتك به ملحاً عليك فيه ليكون خلقاً من أخلاقك وصفة من صفاتك فتعدل في حكمك وولايتك وفي قولك إذا قلت وعملك إذا عملت فتضيع كل شيء في موضعه وبذلك تتذوق طعم الحكمة وتكون من أهلها فإن الحكمة الإصابة والسداد في الأمر كله بإعطاء كل ذي حق مستحقه ووضع كل شيء في موضعه اللائق به .

وما يساعد على اكتساب هذا الخلق الفاضل الكرييم مراقبتك الله تعالى والحلم والأناة فراقب الله تعالى بحيث لا يصدر عنك قول ولا فعل إلا بعد أن تنظر هل هو من رضا الله تعالى أو من سخطه أى هل هذا القول الذي أردت أن تقول أو الفعل الذي أردت أن تفعل أذن الله تعالى فيه وأباحه أم لا يأذن فيه ولم يبحه .

فإن وجدت الإذن قلت أو فعلت وإلا كففت وتركت . وبذلك تسلم أحکامك وأقوالك وأفعالك كلها من الخطأ والفساد . وهي منزلة من أشرف المنازل يغتبط إليها صاحبها في الدنيا والآخرة فاجتهد أخي الحاج في تحصيل هذا الكمال بالتزامك العدل في قولك وعملك وحكمك وما ولاك

الله من شئ وجعلك القائم عليه .

واذكر وصية الله بالعدل وأمره به في قوله : ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ وفي قوله ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تؤْتُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حُكِّمَتْ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعُدْلِ ﴾ واذكر قول الرسول ﷺ في بيان فضل أهل العدل وما لهم من كرامة عند الله تعالى في مثل قوله : في رواية مسلم « إن المقصطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن عز وجل وكلتا يديه يمين الدين يعدلون في حكمهم وأهليهم وعاولوا » وفي قوله : « سبعة يظلمهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله » وذكر منهم « الإمام العادل » بل قدمه في الذكر لأهميته إذ قال : « سبعة يظلمهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل ، وشاب نشأ في عبادة الله تعالى ورجل قلبه معلقاً في المسجد ورجلان تحاباً في الله اجتمعوا عليه وتفرقاً عليه ورجل دعوه امرأة ذات منصب وجمال فقال : إنني أحاف الله ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شيئاً له ما تنفق يمينه ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه

فإنك بذكرك - أخي الحاج - هذه الفضائل لأهل العدل ساعدك ذلك على أن تعدل وتتحرى العدل حتى يكون العدل سجية من سجاياك وتفوز به وبما أعد الله لأهله من كرامة يوم القيمة .

وأخيراً اسمع لي أن أكرر لك القول ببيان بعض مواطن العدل لتكون منها على علم فتعدل فيها ولا تحيف ولا تظلم . وهي :

١ - إعطاء الله تعالى حقه كاملاً في العبادة فلا تشرك معه في عبادته أحداً كائناً من كان إذ من أعظم أنواع الظلم المنافي للعدل أن يشرك العبد في عبادة الله أحداً إذ العبادة استحقها الله تعالى بخلقه الإنسان ورزقه وتربيته وإكماله إياه وغير الله تعالى لم يخلق ولم يرزق ولم يرب ولم يكمل فبأى حق يعطي من عبادة الله شيئاً ؟

ولعلك لا تعرف كيف يكون الشرك في العبادة فأبین لك ذلك إنه بدعاء غير الله تعالى فمن دعا غير الله تعالى فقال يافلان أعطنى كذا فقد أشرك من دعاه في عبادة الله تعالى التي هي الدعاء لقول الرسول ﷺ « الدعاء هو العبادة » ومن نذر لغير الله فقال : يا سيدى فلان إذا تم لي كذا أو تحقق لي كذا أفعل لك كذا وكذا فقد أشرك ، لأن النذر عبادة لا تنبغي إلا لله فمن نذر لغير الله فقد أشرك في عبادة الله غير الله . ومن ذبح لغير الله ذبيحة في مولده أو موسمه يتقرب بها إليه فقد أشرك في هذه العبادة غير الله ؛ لأن ذبح القرابان عبادة لا تكون إلا لله تعالى لقوله عز وجل ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ أى لربك .

٢ - العدل بين الزوجتين أو الزوجات في الفراش والكساء والغذاء وحتى في الكلام والسلام .

٣ - العدل بين الأولاد في كل شيء لقول الرسول ﷺ « سووا بين أولادكم في العطية » فلا تفضل ولداً على ولد في أي شيء تعطيه لهم بل اعدل بينهم في ذلك .

٤ - العدل في القول وذلك بأن لا تقول إلا الحق ولا تشهد إلا بالحق فإن الكذب كشهادة الزور كل ذلك منافٍ للعدل مباين له .

٥ - إذا وليت أمراً أو حكمت في شيء فاعدل في حكمك وقسمتك وسوّ بين الناس بإعطاء كل ذي حق حقه بلا زيادة ولا نقصان . هذه أخى الحاج مواطن العدل قد وقفت بك عليها فالزم العدل فيها وفي غيرها تكمل وتسعد في الدنيا والآخرة .

## الوصيَّة التاسعة : الإحسان

بسم الله ، والحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله . وبعد فالإحسان أخى الحاج الوصيَّة به وصيَّة بكل خير وصلاح في هذه الحياة : فقد أمر به الله تعالى في كتابه العزيز بقوله : ﴿ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ وقوله ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ ﴾ وقوله : ﴿ وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا ﴾ . وقوله : ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حَسَنًا ﴾ . وقوله ﴿ وَوَصَّيْنَا إِنَّ الْإِنْسَانَ بِوَالِدِيهِ إِحْسَانًا ﴾ . والله تعالى لا يأمر إلا بما فيه خير الإنسان وصلاحه ، كما لا ينهى تعالى إلا عما فيه ضرر الإنسان في الدنيا وخسارته في الآخرة وما يدل على أهمية الإحسان وخطره كونه ضروريًا لكل قول وعمل فلا يستقيم قول ولا عمل إلا عليه ويشهد لذلك قول الرسول ﷺ في رواية مسلم : « إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ إِلَيْكُمُ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَإِذَا قَاتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا إِلَيْهِمْ وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ وَلِيَحُدُّ أَحَدُكُمْ شَفَرَتَهُ وَلِيَرِحْ ذَبِيْحَتَهُ . » .

وأدل من كل ذلك على عظم شأن الإحسان وخطره أنه ثُلُث الدين الإسلامي كما جاء ذلك في حديث جبريل عليه السلام في رواية مسلم عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذ جاءه فيه « أن جبريل عليه السلام سأله النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان ، فلما انصرف قال النبي ﷺ هذا جبريل أتاكم يعلمكم أمر دينكم » فجعل الثلاثة دينًا .

أخى الحاج : إذا عرفت قيمة الإحسان وأن الوصيَّة به من خير الوصيَّات وأنفعها فاعرف ما هو الإحسان حتى يمكنك أن تحسن ؟ فإن من لم يعرف الشيء لا يمكنه أن يفعله أو يقوم به . ولذا تعين أن أبين لك ما هو الإحسان قبل أن أذكر لك مواطنه التي يتجل فيها فالإحسان : ضد الإساءة . كما أن الحسن ضد القبح . وعلى فالإحسان قول الحسن

والجميل و فعلهما ، و مواطن الإحسان هو القول والعمل . أما الإحسان في القول فيكون بصدق الحديث ، و اختيار الكلمات الطيبة ، و انتقاء الألفاظ الحسنة التي لا أذية فيها ولا قبح ، ويكون مع سائر الناس بلا فرق بين إنسان و آخر لقوله تعالى ﴿وقلوا للناس حسنا﴾ . و عليه فليكن منطقك خالياً من ألفاظ المجاز والبذاء ، والسب والشتم واللعن والطعن والفحش والقبح . والتزم هذا في حال الرضا والغضب والراحة والتعب والمسالة والشغب .

وأما الإحسان في الفعل فيكون في الصحبة والعشرة والمعاملة بما تحب أن تصحب به وتعاشر وتعامل من الاحترام والرفق والمساعدة ، والمودة والجميل والإنصاف ، فإذا كانت مصاحبتك ومعاشرتك ومعاملتك قائمة على هذه المبادئ الخيرية الكريمة من الاحترام والرفق ، والمودة والمساعدة والإنصاف والجميل فأنت محسن داخل في عداد من يحبهم الله تعالى من أهل الإحسان لما علمت من أن الله تعالى يحب المحسنين ، كما صرحت بذلك القرآن الكريم في آيات كثيرة تقدم بعضها في أول حديثنا هذا على الوصية بالإحسان .

ويكون - أي الإحسان - في العمل بإتقان العمل وتجويده وتحسينه بحيث لا يدخله نقص ولا غشن ولا قبح ولا شين . وسواء كان العمل عبادة أو عادة ، فأداء فريضة كطبخ عصيدة ، فالصلاحة إن لم يحسن أداؤها بطلت على أصحابها وقد يأثم فيها ، والعصيدة إن لم يحسن طبخها فسد طعمها وقد يهلك بها أكلها . واعلم أخى الحاج أن الإحسان بالمعنى الذى عرفت لا يتأتى للعبد القيام به ولا الالتزام بمبدئه إلا على أساس مراقبة الله تعالى فإن من راقب الله تعالى في قوله و عمله بمعنى الا يقول ولا يعمل إلا بعد أن يعلم حكم الله تعالى فيما يريد أن يقول أو يعمل ثم يراقبه تعالى في إحسان قوله و عمله فيلتزم بمبدأ الإحسان الذى كتبه الله تعالى على كل

شيء وفي كل شيء فيحسن في قوله بالتزام الصدق والحسن والجمال فيه ، ويحسن في عمله باتقانه وتجويده مبعداً له عن الغش والخداع ، والتمويه والإفساد . وبذلك تكون أقواله وأعماله كلها صالحة نافعة له ولغيره من سائر الناس .

ومبدأ المراقبة الذي ذكرت لك بأن الإحسان لا يتم إلا على أساسه قد جاءت به السنة الصحيحة ففي حديث جبريل الذي تقدم جاء فيه : « الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك » فجبريل عليه السلام سأله عن الإحسان قائلاً أخبرني عن الإحسان فأجابه النبي ﷺ « الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك ». فكان السؤال عن الإحسان وكان الجواب عما يتم به الإحسان إذ هو المهم . فأخبره أن الإحسان الذي هو تحسين الأقوال والأعمال والنيات والإرادات وإصلاحها لتكون متميزة نافعة يكون بالوقوف بإحدى مراتبين أعلىهما أن يعمل المرء بقلبه أو لسانه أو جوارحه كأنه يرى الله تعالى وادناهما أن يعمل العبد ما يفعل بقلبه أو لسانه أو جوارحه وكأنه ينظر إليه الله تعالى ومن عمل بهذا الشعور من نظر الله تعالى إليه أو نظر العبد إلى الرب جاءت نياته وأقواله وأعماله صالحة خالية من كل نقص يفسدها أو يخل بها . وبذلك تذكرى نفسه وتظهر روحه ومتنى زكت نفس العبد وظهرت روحه أحبه الله تعالى لأن الله يحب المطهرين كما يحب المحسنين .

## الوصية العاشرة : السلام .

بسم الله والحمد لله والصلة والسلام على رسول الله .

وبعد : فإن الوصية بالسلام قد تبدو لك - أخي الحاج - أنها وصية شئ غير ذي جدوى أو شئ لا يستلزم التوصية ، لأن الوصية عادة تكون بالأمور التي يتطلب القيام بها جهداً من يقوم بها وينفذها . أما السلام فليس مما يكلف صاحبه مشقة فيحتاج إلى التوصية به مساعدة له على القيام به . هذا الذي يبدو لأول وهلة غير أن الحقيقة خلاف ذلك وهي أن السلام لذو شأن وخطر كبير وحسبه أن يكون مفتاح دار السلام وتحية أهل الإسلام ونصف نعيم دار السلام وهكذا بيان ذلك .

أخرج مسلم في صحيحه أن النبي ﷺ قال « والذى نفسى بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا . ألا أدلکم على شئ إذا فعلتموه تحابيتم .. افشاءوا السلام بينكم » .

فانظر كيف علق <sup>عليه</sup> بدخول الجنة وهي دار السعادة الحقيقية على الإيمان ثم علق حصول الإيمان المنجى من النار والموجب للجنة على التحاب بين المؤمنين ، وعلق حصول التحاب على إفشاء السلام ، لأن المراد من الإيمان ما كان تصديقاً بالقلب وقولاً باللسان وعملاً بالأركان وهذا لا يتم إلا بالتعاون بين المؤمنين من طريق التواصي بالحق والتواصي بالصبر أو الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وهذا التعاون لا يأتي إلا مع حب المؤمن للمؤمن ، أما مع التباغض والتعادى فهيهات هيهات أن يكون أمر بمعرف أو نهى عن منكر ، والطريق إلى تحصيل الحب هو إفشاء السلام فمتنى أفسحت الجماعة المؤمنة السلام بينها كان التحاب وإذا حصل التحاب حصل الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومتنى حصل الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ثبت الإيمان وصح وكان إيماناً منجياً مسعداً وبهذا كان

السلام مفتاح السعادة أما كون السلام تحية أهل الإسلام فإن الله تعالى أمر به في قوله « وإذا دخلتم بيوتاً فسلمو على أنفسكم » وقال « وإذا حيتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها » فأوجب رد السلام على من سلم وأمر به الرسول صلى الله عليه وسلم في قوله : « افشووا السلام بينكم » وفي قوله « يسلم الراكب على الماشي والماشي على القاعد ، والقليل على الكبير » وقال في بيان أفضل الأعمال : « وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف » وهذا كان السلام الموصى به تحية أهل الإسلام .

وأما كونه نصف نعيم دار السلام فلأن النعيم في الجنة نوعان : جسماني ، وروحاني فالنعماني هو لذذ المطاعم والمشابك ، وفاخر الملابس ورفع الأسرة والتتمتع بالعرب الأتراب والنعيم الروحاني هو بعد النظر إلى وجه الله الكريم تحية الله والملائكة عليهم قال تعالى « سلام قولا من رب رحيم » وقال « تحنيهم فيها سلام » . وبهذا كان السلام نصف نعيم دار السلام .

أخى الحاج قد عرفت عظم شأن السلام الذى أوصيك به فالالتزام به فسلم على من عرفت وعلى من لم تعرف فما قابلك أحد من المسلمين إلا بادرته بالسلام وإذا بادرك أحد بالسلام فرد عليه بأحسن ما سلم به عليك أي بزيادة ورحمة الله وبركاته لقوله تعالى : « وإذا حيتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها » .

أخى الحاج افش السلام فإن السلام يورث الحب ويورث التعاون ، وبالتعاون يتحقق الإيهان المورث لدار السلام .

وأخيراً أزودك بعض الأحكام والفوائد المتعلقة بالسلام الذى هو آخر وصاياى إليك فى موسم هذه السنة المباركة حيث قدر لنا اللقاء معك .

- ١ - البدء بالسلام سنة والرد واجب .
- ٢ - يسلم الراكب على الماشي ، والماشى على القاعد والقليل على الكبير .

- ٣ - السلام سنة كفائية والرد واجب كفائي بمعنى أنه إذا سلم أحد من جماعة أجزأ عنهم إذا رد واحد من جماعة كفاهم ذلك .
- ٤ - يستحب السلام على الأطفال إذا كان النبي ﷺ يسلم على الأطفال .
- ٥ - لا يسلم على المرأة الأجنبية إلا إذا كانت متجلة أي قاعد عن الحيض والنفاس لكبر سنها . وذلك خشية الفتنة .
- ٦ - يسلم الإمام إذا خرج على الناس قبل أن يجلس على المنبر .
- ٧ - تسلم على أهل بيتك إذا دخلت عليهم .
- ٨ - قل السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين إذا لم يكن بالبيت أحد .
- ٩ - أجر كلمة « السلام عليكم » عشر حسنتين وكذا « ورحمة الله وبركاته » على كل جملة عشر حسنتين فالمجموع ثلاثون حسنة فلذا كان ابن عمر رضي الله عنهما يخرج السوق ولا يشتري شيئاً فيقول له مولاً لم تخرج إلى السوق وتعود ولا تشتري شيئاً فيقول له إنما نخرج لنسلم على الناس .
- ١٠ - سلم على الرسول ﷺ عند دخولك المسجد بأن تقول باسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله اللهم اغفر لي ذنبي وافتح لي أبواب رحمتك وكذا عند خروجك الا انك تقول وافتح لي ابواب فضلك بدل رحمتك هذا ولا تنس من قدم لك هذه الوصايا العشر بترحمك عليه واستغفارك له فإنك ترحم ويغفر لك والسلام :

## فهرس—ت عشر وصايا

### قدمت لوفود الحجاج

| الموضوع                    | الصحيفة |
|----------------------------|---------|
| الوصيَّة الأولى : العبادة  | ٣       |
| الوصيَّة الثانية : الإخلاص | ٦       |
| الوصيَّة الثالثة : العلم   | ١٠      |
| الوصيَّة الرابعة : التفكير | ١٣      |
| الوصيَّة الخامسة : الحلم   | ١٧      |
| الوصيَّة السادسة : التواضع | ٢٠      |
| الوصيَّة السابعة : الصدق   | ٢٤      |
| الوصيَّة الثامنة : العدل   | ٢٨      |
| الوصيَّة التاسعة : الإحسان | ٣١      |
| الوصيَّة العاشرة : السلام  | ٣٤      |



الرسالة الثانية عشر  
السنة الوحى الثانى  
محاضرة القيت بمنى على وفود بيت الله الحجاج



المحمود الله جل جلاله ، والمصلى وال المسلم عليه محمد عبده ورسوله ،  
والمرتضى عنهم صحابته وأله .

وبعد - أيها الإخوة المسلمين - أحييكم بأطيب تحيّة فاسلم عليكم  
وأهتكم بمقامكم هذا - وأحمد الله تعالى اليكم على ما أنعم به عليكم  
من نعمة الإسلام وكفى بها نعمة . هذا

وأقول معتذراً إليكم في أن أحاضركم في موضوع كهذا : وهو السنة  
الوحى الثاني ، إذ ما كان يخطر ببال أحدنا أنه سيكون بين المسلمين من  
يذكر السنة النبوية بغير الاحترام والإجلال والإكبار .

وإذا بنا نفاجأ اليوم بنابتة سوء حديثة الأسنان ، سفيهه الأحلام رقية  
الدين ، قليلة الإيمان والإسلام ، عديمة الحياة والإحسان ترفع عقيرتها ،  
ويتأعلى صوتها بالطعن في السنة ، والتجاف عنها ، والتطاول على مقامها  
فالم ذلك المصلحين ، وتوجعوا ، ولم يجدوا بدأً من تجليّة موقف أمّة  
الإسلام ؛ لتعذر الطاعنين في دينها والمشككين في سبيلها الذي هو سبيل  
المؤمنين .

ونلعن كل من أرادها بسوء أو أحدث فيها فتنـة عمياء كهذه وهي الطعن  
في السنة والتطاول على الكتاب ومن نزل عليه الكتاب .

أيها المسلمون : إن السنة معناها :

أقوال الرسول محمد صلى الله عليه وسلم تلك الأقوال التي تحمل الأمر  
والنهي والترغيب بالوعد الصادق ، والترهيب بالوعيد الشديد كما تحمل

التقنين والتشريع لكل ما يتوقف عليه إكمال المسلمين وسعادتهم في الدنيا والآخرة .

وأفعاله صلى الله عليه وسلم التي هي مظاهر دين الله تعالى ، والتي لا يشتبه منها إلا ما كان جلياً . أما ما عدا الأفعال الجلجلية فإنها شرع الله تعالى المتضمن محابه تعالى ومكارهه . فكل فعل قام به الرسول صلى الله عليه وسلم تدينا وتعبدا مما قل ، أو أكثر هو السنة وإن لم يأمر بفعله بلسانه .

وتقريره : صلى الله عليه وسلم لكل ما قيل أمامه . أو فعل بين يديه ، أو بلغه من أحد أو عن أحد من أصحابه فسكت عنه وأقره بأن لم يرده بعبارة ، أو بإشارة قتلك من السنة النبوية ، وهذه مناشئها أقوال النبي وأفعاله وتقريراته صلى الله عليه وسلم .

ويهذه السنة - أيها المسلمون - ثبتت العقائد وتقرر الأحكام ، فكم من معتقد ثبت بالسنة فأقره الكتاب وكم من واجب أو حرام جاءت به السنة ولم ينفعه الكتاب . فمن جاءنا يهون من شأن السنة أو يقلل من أثرها في حياتنا فلنعلم أنه يريد إغواتنا وإضلالنا فلتبترا منه ونهجره . ومن سمعتموه أيها المسلمون يطعن في السنة فاعلموا أنه يطعن أيضاً في الكتاب ، ومن طعن في السنة والكتاب وجب لعنه وتعيين رجمه فإنه من الكافرين .

أيها المسلمون إن طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم في أمره ونفيه دين تعبدنا الله تعالى به قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اطْبِعُوا اللَّهَ وَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ ﴾ . وقال عز وجل ﴿ مَنْ يَطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ . وواعد بعظيم الثواب على طاعته ، وأليم العذاب على معصيته قال جل جلاله : « وَمَنْ يَطِعُ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِداءِ وَالصَّالِحِينَ » . وقال : « وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ فِيهَا أَبَدًا » . فإذا طرحنا السنة وأسقطناها فقولوا لي :

كيف نطيع الرسول ، وفي أي شيء نطيه وقد أعلمنا ربنا تعالى أن في طاعته وطاعة رسوله السعادة والنجاة وفي معصيته ومعصية رسوله الشقاء والهلاك ؟؟؟

إن من أهل المحال وأشدّه أن يطاع الرسول صلى الله عليه وسلم بغير سنته المتضمنة للعقائد والأداب والأخلاق والعبادات والمعاملات .

فسبحان الله . ماذا يريد منا دعاء الفتنة وهم المشككون في صحة السنة وحجيتها ، والطاعنون في حفظتها ، وكمال وعاتها كأبى هريرة من الأصحاب والبخارى من الأنجباب .

أ يريدون منا أن نفرق بين الله ورسوله فنؤمن ببعض ، ونكفر ببعض ، فيصدق علينا ما نعاشه ربنا تعالى على غيرنا في قوله : « إن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ، ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ، ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلا ، أولئك هم الكافرون حقاً وأعدتنا للكافرين عذاباً مهينا » .

إن التفرقة بين الكتاب والسنة - أيها المسلمون - هي عين التفرقة بين الله ورسوله وأن الطعن في الكتاب بدعوى أن هناك كلمات لا حاجة إليها كما قال بعضهم في كلمة « قل » في مثل « قل هو الله » « وقل يا أيها الناس » ، لا معنى لها اليوم ولا حاجة إلى قراءتها ضمن خطاب الله تعالى لرسوله ﷺ هذا الطعن في الكتاب كالطعن في السنة بدعوى عدم صحتها وتناقضها كلاماً كفر بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم وأن قبول بعض الأحكام الشرعية لموافقتها المصلحة الشخصية ولما في النفس من هوى ، وترك البعض لمعارضته للهوى النفسي أو لعدم وجود مصلحة شخصية تطلب من ورائه هو نفس الإيمان بالبعض والكفر بالبعض ، واتخاذ سبيل جائزة غير سبيل المؤمنين . والله تعالى يقول : « ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ، ويتبين غير سبيل المؤمنين ، نوله ما تولى ونصله جهنم وسأتم مصيرها » .

أيها الإخوة المسلمين : إن السنة وهي كالكتاب واسمعوا قول الرسول ﷺ في ذلك ، روى أبو داود في سنته عن المقدام بن معد يكرب أن النبي ﷺ قال : « ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فاحلوه ، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ، ألا لا يحل لكم الحمار الأهل ، ولا كل ذي ناب من السبع ولا لقطة معاهد إلا أن يستغنى عنها صاحبها ومن نزل بقوم فعل عليهم أن يَقْرُؤُه ، فإن لم يَقْرُؤُه فله أن يُعَقِّبُهُم بِمِثْلِ قِرَاءَه ». .

والشاهد من هذا الحديث الشريف في قوله صلى الله عليه وسلم : « ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه » فإن المراد من قوله ومثله معه السنة النبوية فأثبتت ﷺ وحيها له غير القرآن الكريم وهو السنة فلذا كان هذا الحديث دليلاً قاطعاً ونصراً صريحاً في أن السنة الصحيحة وهي أقوال الرسول ﷺ وأفعاله وتقريراته متلقة بالوحي تلقاها النبي صلى الله عليه وسلم عن ربه كما تلقى القرآن الكريم سواء بسواء فمن أراد أن يفرق بين الكتاب والسنة فيما يحملان من الشرع والهدى إنما أراد أن يفرق بين الله ورسوله ؛ ليتخذ بين ذلك سبيلاً للشر والفساد والغواية والإضلal .

أيها المسلمون اسمعوا الرسول ﷺ وهو يهدى الدين يرفضون العمل بالسنة ويندد بمسلكهم الشائن المنحرف فيقول : « لا ألفين أحدكم متكتنا على أريكته يأتيه الأمر من أمرى مما أمرت به ، أو نُهيت عنه ، فيقول : لا ندرى ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه ». ومفهوم قوله هذا إن مالم يجده في الكتاب وإن صحت به السنة لا يلتزم به ولا يتبعه ، وهو عين الكفر والضلال الذى هدد المصطفى ﷺ صاحبها بقوله « لا ألفين » إن مفهوم الكلام أن من وجده كذلك سوف يتخذ حاله ما يلزم من الجزاء والعقاب .

وهل يُصدق امرؤ يزعم العمل بالكتاب دون السنة أنه يعمل بالكتاب صدقاً وحقاً ، لا ، والله ، إنه ما حملهم على ترك العمل بالسنة إلا إرادة ترك العمل بالكتاب . إن مثلهم كمثل من تطلب منه صدقة والمال بين يديه فيقول هذا مال يتامى .. وإن فهل العمل بالسنة غير العمل بالكتاب ، والله تعالى يقول : وما آتاكم الرسول فخذلوه وما نهاكم عنه فانتهوا .

هذا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يلقى رجلاً محراً عليه ثيابه فيقول له : انزع عنك هذا : فيقول الرجل أتقرأ على بهذا آية من كتاب الله تعالى ؟ فقال عبد الله رضي الله عنه : نعم ، ﴿ وَمَا آتاكم الرسول فخذلوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ . وحدّث مرة رضي الله عنه فقال : قال رسول الله ﷺ : « لعن الله الواشمات والتوشمات والمتنمصات والمتلفجات للحسن المغيرات خلق الله » فبلغ ذلك امراة من بنى أسد فقال لها : ألم يعقوب . فجاءت ابن مسعود وقالت : بلغنى أنك تلعن كيت وكيت ، فقال : وما لي لا ألعن من لعن رسول الله ﷺ وهو في كتاب الله . فقالت لقد قرأت ما بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول . فقال : لئن كنت فرأطيه لقد وجدتني . أما قرأت : ( وما آتاكم الرسول فخذلوه ، وما نهاكم عنه فانتهوا ) . قالت : بلـى ، قال : فإنه قد نهى عنه » .

إن هذه الآية أيها المسلمين وإن نزلت في قسمة الغنائم . فإن جميع أوامر الرسول صلى الله عليه وسلم ونواهيه داخلة فيها ، بهذا قال أولو العلم ، وحسبنا استدلال ابن مسعود صاحب رسول الله ﷺ بها على من أنكرت عليه لعن الواشمات والمستوشمات .

بل استدلال الرسول ﷺ نفسه بها على وجوب اتباع أوامره واجتناب نواهيه ، فقد روى عن الحكم بن عمير وكانت له صحبة أن النبي ﷺ قال : « إن هذا القرآن صعب مستصعب عسير على من تركه ، يسير على من اتبعه وطلبه ، وحديثي صعب مستصعب وهو الحكم ، فمن استمسك بحديثي وحفظه نجا مع القرآن ، ومن تهاون بالقرآن وحديثي خسر الدنيا

والآخرة : وأمرتم أن تأخذوا بقولي ، وتكلتفوا أمري وتتبعوا سنتي ، فمن رضى بقولي ، فقد رضى بالقرآن ، ومن استهزاً بقولي فقد استهزا بالقرآن ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهِ فَانْتَهُوا ﴾ .

وتؤكدأ هذه الحقيقة وتقريرا لها ، وهى أن السنة مع الكتاب والكتاب مع السنة لا يفتران أبداً نوراً على أسماع الإخوة المسلمين ماحدث به الفريابى إذ قال سمعت الشافعى رحه الله يقول : سلونى عما شتتكم أخبركم من كتاب الله تعالى وسنة نبیکم صل الله عليه وسلم قال فقلت له : ما تقول أصلحك الله - في المحرم يقتل الزنبور؟ قال : فقال باسم الله الرحمن الرحيم قال الله تعالى : ﴿ وَمَا آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهِ فَانْتَهُوا ﴾ . وقال : حدثنا سفيان بن عيينة عن عبد الملك بن عمير عن ربعى بن حراش عن حذيفة بن اليمان قال : قال رسول الله ﷺ : « اقتدوا باللذين من بعدي أبى بكر وعمر ». وحدثنا سفيان بن عيينة عن مسعود ابن كدام عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه أمر بقتل الزنبور . قال القرطبي رحه الله ، وقد أورد هذا في تفسيره عند قوله تعالى : ﴿ وَمَا آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ من سورة الحشر قال : قال علماً وفناً هذا جواب في غاية الحسن ؛ أفتى بجواز قتل الزنبور في الإحرام ، وبين أنه يقتدى فيه بعمر رضى الله عنه وأن النبي ﷺ أمر بالاقتداء به ، وأن الله تعالى أمر بقبول ما يقوله الرسول ﷺ فجواز قتل الزنبور في الإحرام مستنبط من الكتاب والسنة .

وإن من أبسط الأدلة : أيها المسلمون - على ضلال بل وكفر من يترك العمل بالسنة مستغلياً عنها في زعمه بالكتاب الكريم أن يقال إن الله تعالى قد أمر بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة فقال تعالى في غير ما آية : ﴿ اقِمُوا الصلاة وآتُوا الزكَاة ﴾ .

فهل في القرآن الكريم بيان شروط صحة الصلاة ، وبيان كيفية أدائها وعدد ركعاتها ، وهل في القرآن بيان مواقف إخراج الزكاة وبيان أنصبةها

ومقادير ما يخرج من الأموال . وهذا مجرد مثال ، وإنما فكل العبادات وسائر الشرائع الإلهية متوقفة على بيان السنة النبوية لها . فسبحان الله ! كيف يعبد الله أمرؤ عبادة تصح له وتقبل منه ، وهو يطعن في السنة أو يرفض العمل بها ؟

اللهم إن هذا عجب عجائب ، وأمر مستغرب ومستراب . إن كل عبادة منها قلت مفتقرة في بيانها إلى سنة رسول الله ﷺ القولية أو الفعلية . فكيف يصح الاستغناء عن السنة بالكتاب ؟  
ويهذا يظهر جلياً ولا مجال للشك فيه أن من يطعن في السنة أو يرى عدم العمل بها ، أو إسقاط الاحتجاج بها يعتبر زنديقاً مارقاً من الدين كافراً بالإسلام لا أخوة له ولا ولأية بين المسلمين ..

هذا وإنما للفائدة المقصودة من هذه المحاضرة أعود بالإخوة المستمعين إلى عنوان المحاضرة - السنة الوحي الثاني - فأشرح لهم معنى الوحي ووجه كون السنة منه وفي المرتبة الثانية له فأقول : إن الوحي لغة هو الإعلام السريع الخفي الخاص بمن يوجه إليه دون غيره فيفهمه من الموحى به دون سواه من لا يراد إعلامهم . ويكون بالإشارة ببعض الجوارح كالعين أو اليد مثلاً ، ومنه قول الله تعالى عن عبده ورسوله زكريا «فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبَحُوا بَكْرَةً وَعَشِيًّا» فإن زكريا عليه السلام لما طلب الآية على حمل أمرأته بيسري و كانت عاقراً لا تلد ، وزكريا قد بلغ من الكبر عتيماً أى سن لا ينجب من في مثلها أعطى على ذلك آية أى علامة وهي عدم قدرته على الكلام سلسلة ثلاثة أيام فلا يتكلم إلا بالرمز والإشارة قال تعالى في الحديث عنه : «قال رب اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً» . و «قال رب اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة ليال سوياً \* فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً» والشاهد في قوله «فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ» أى أشار إليهم أمراً إياهم بتسبيع الله

تعالى بكرة وعشيا .

وقد يكون الوحي بالإلهام الغريزي كما في قوله تعالى ﴿ وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنَّ اخْذَنِي مِنَ الْجَبَالِ بَيْوَاتًا ، وَمِنَ الشَّجَرِ وَمَا يَعْرِشُونَ ﴾ الآية . فِي إِيحَاءِ اللَّهِ تَعَالَى إِلَى النَّحْلِ إِلهَامَهُ إِيَاهُ هَذَا السُّلُوكُ الْمُعِينُ لِفَائِدَةِ الْإِنْسَانِ لِيذَكِّرَ اللَّهَ تَعَالَى وَيُشَكِّرَهُ .

ويكون الوحي بالإلقاء في روع الإنسان من الخاطر الصادق الذي يجزم معه أنه الحق فيعمل بمقتضاه كما كان لأم موسى عليه السلام ، فقد ألقى في روعها أن ترضع ولدها فإذا خافت عليه قته في البيم . ففعلت بمقتضى هذا الإيحاء كما أدركته وأنه الحق من الله تعالى .

ومن هذا النوع من الوحي ما يلقيه شيطان الجن إلى وليه من الإنس كما قال تعالى : ﴿ شَيَاطِينُ النَّاسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زَرْفَ القَوْلِ غَرُورًا ﴾ ، وقال : ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيَوْحِدُونَ إِلَى أُولَائِنَهُمْ لِيَجَادِلُوكُمْ ، وَإِنَّ أَطْعَمُوهُمْ إِنْكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ . . .

وما أوحى به شياطين الجن قولهم لشركى قريش : قولوا لمحمد والمؤمنين : كيف تحترمون الميتة التي قتلها الله ، وتحللون ما تقتلونه أنتم بأيديكم . هكذا أوحى شياطين الجن إلى أوليائهم من الإنس ليجادلوا المؤمنين .

هذا هو مدلول كلمة الوحي في عرف اللغة أما وحي الله تعالى ، وهو ما يوحى به إلى من يصطفى من الناس كالأنبياء والمرسلين من سائر الشرائع والأحكام ، وأنباء الغيب فطرقه التي يتم بها نزوله حسبما ذكر الله تعالى في كتابه من سورة الشورى ثلاثة طرق لا رابع لها وهي :

١ - الوحي بمعنى الإيحاء المصدر لا الوحي بمعنى المفعول أي الموحى به : وهو أن يلقى الملك في قلب النبي وروقه ما يشاء الله تعالى من أمر أو نهى أو خبر غير أو شهادة ، ويشهد لهذا الطريق من الوحي قوله تعالى ، ﴿ وَإِنَّهُ لِتَنْزِيلِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ

من المنذرين » وحديث البخاري وفيه : « أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس فيفصم عنى وقد وعيت » وحديث ابن حبان : « إن روح القدس نفث في روعي إن نفساً لن تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها ، فاتقوا الله وأجلوا في الطلب ، ولا يحملن أحدكم استبطأ الرزق أن يطلبه بمعصية الله ، فإن الله تعالى لا ينال ما عنده إلا بطاعته » .

٢ - والطريق الثاني من طرق الوحي الإلهي أن يكلم الله تعالى الرسول من وراء حجاب فيسمع الكلام ولا يرى الذات العلية ، كمن يسمع متكلماً وراء جدار ونحوه ، فإنه يسمع كلامه ولا يرى ذاته . وقد تم هذا التكليم الإلهي من وراء حجاب لاثنين من أولى العزم من الرسل ، وهما موسى عليه السلام وتم له ذلك بجانب الطور من سينا كما قال تعالى ﴿ فَلِمَا أَتَاهَا نُودِي مِنْ شَاطِئِ الْوَادِي الْأَيْمَنِ فِي الْبَقْعَةِ الْمَبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَأْمُوسِي إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ ونبينا محمد صلى الله عليه وسلم وتم له هذا التكليم في الملائكة الأعلى ليلة الإسراء والمعراج فقد قربه ربه تعالى وأدناه حتى بلغ مستوى سمع فيه صرير الأقلام ، وثمَّ كلمه ربه وفرض عليه الصلوات الخمس فكان يسمع كلام ربها ولا يرى ذاته المقدسة . ولما سُئل ﷺ عن رؤيته لربه قال : نور أنى أراه .

٣ - والثالث : أن ينزل الملك الموكِل بالوحي ممثلاً في صورة رجل من بنى آدم كما كان جبريل عليه السلام يأتي رسول الله ﷺ أحياناً في صورة دُحْيَة بن خليفة الكلبي وكان رجلاً وسيماً حسن الطلعة جميل المنظر كامل الخلق والخلق فيتمثل جبريل به فيأتي في صورته فيراه الحاضرون ولا يعرفون أنه جبريل حتى إذا انصرف وغاب عنهم أعلمهم رسول الله ﷺ أنه جبريل كما جاء ذلك في حديث مسلم وفيه « سأله النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان وعن الساعة وأمارتها .. ولما انصرف وطلبوه فلم يعثروا عليه أخبرهم النبي ﷺ أنه جبريل أتاهم يعلمهم أمر دينهم » . وهذا الطريق من طرق الوحي الثلاثة أيسرها على النبي ﷺ ؛ إذ لا يجد

فيه آية صعوبة في الفهم عن الملك وهو في صورة بشر وإنما يعاني شدة فيما إذا كان الملك في صورته الملائكية الروحانية ، لأن سنة الله تعالى في التفاهم أن يكون المتخاطبان متجانسين كإنسان مع إنسان أو حيوان مع حيوان من جنسه . أما إذا اختلف الجنسان فيتعدى التفاهم بينهما .

ومن هنا كان النبي ﷺ إذا أتااه الملك في صورته الروحانية يعاني شدة حتى أن جبينه ليتفصد عرقاً في الليلة الباردة ، لأنّه يكاد ينسلخ من بشريته ليكون روحانياً محضاً حتى يصل له الفهم والتلقى عن الروحاني من الملائكة وقد أكدت هذه الحقيقة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها إذ قالت : « ولقد رأيته ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد اليد فيفصّم عنه وإن جبينه ليتفصد عرقاً » وفسرها ابن خلدون بقوله : إنها حالة انسلاخ من البشرية الجسمانية واتصال بالملائكة الروحانية .

وهذه الطرق الثلاثة التي عرضنا لها أيها الإخوة المستمعون جاءت في قول الله تعالى من سورة الشورى : « وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا ، أو من وراء حجاب أو يرسل رسوله فيوحي بإذنه ما يشاء إنه عليم حكيم » .

ومن هنا أجمع المسلمون أن من السنة ما هو وحي بالأصلالة ينزل بأحد الطرق الثلاثة التي ذكر تعالى في آية الشورى ومن ذلك قوله ﷺ في رواية ابن حبان : « إن روح القدس نفت في رويعي » الحديث وهو شاهد للطريق الأول ، وشاهد الثاني تكليم الله تعالى لرسوله محمد ﷺ في الملائكة الأعلى ، وفرض الصلوات الخمس عليه وعلى أمنته . وشاهد الثالث رواية البخاري وفيها أنه ﷺ لما خرج حاجاً من المدينة . أنه لما كان بوادي العقيق نزل عليه جبريل وقال له : إن ربك يقرئك السلام ، ويقول لك إنك بالوادي المبارك فقل عمرة في حجة » .

ومن السنة ما هو من الوحي وهو الفهم يفهمه رسول الله ﷺ من كتاب ربّه تعالى وذلك كسائر أقضيته ﷺ في الأموال والدماء والحدود ، كما قال

الإمام الشافعى رحمه الله تعالى وقرره وهذا تقرر عند أهل السنة والجماعة أن كل ما أخبر به الرسول ﷺ عن ربه عز وجل يستحيل فيه الكذب أو النقص أو الزيادة ، كما يستحيل فيه التناقض أو التدافع والتضارب ، وأن الإيمان به واجب ، والعمل به لازم . كما أن رده فسوق ، وإنكاره والتكذيب به كفر .

أما ما كان عن اجتهاد من رسول الله ﷺ في شئون السياسة والمال والاقتصاد أو الحرب والسلم ، فإن ما كان منه موافقاً لرضى الله تعالى حاملاً هداية الخلق وإصلاحهم أقره الله تعالى عليه ، ويصبح بذلك شرعاً وديناً يجب العمل به ومحرم تركه والإعراض عنه . وما كان غير موافق لرضى الله فلا هو يحمل هدى ولا إصلاحاً للناس ، فإن الوحي ينزل بباطله ، وعدم إقرار الرسول عليه ، فلذا لم يقر الله تعالى رسوله ﷺ على غير صواب قط وهذا وإن كان نادر الوجود جداً فإن النبي ﷺ قد نبه عليه في قضية عدم تأثير النخل بقوله : «أنتم أعلم بأمور دنياكم» . فقد روى مسلم ابن الحجاج في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال «أن النبي ﷺ مرّ بقوم يلقوه فقال : لو لم تفعلوا لصلح . قال فخرج شيئاً فمرّ بهم ، فقال ما النخلكم ؟ قالوا قلت كذا وكذا قال أنتم أعلم بأمر دنياكم» وروى أيضاً عن رافع بن خدیع قال «قدم النبي ﷺ المدينة وهم يأترون النخل يقولون : يلقوه النخل ، فقال : ما تصنعون ؟ قالوا كنا نصنعيه قال : لعلكم لو لم تفعلوا كان خيراً ، فتركوه فنفست أو فنقت . قال ذكروا ذلك له فقال إنما أنا بشر فإذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذلوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر» كما روى عن أبي طلحة رضي الله عنه حديثاً كهذا وفيه : «ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذلوا به فإني لن أكذب على الله عز وجل» .

وخلاصة القول أن ما أمر به الرسول ﷺ أو نهى عنه من أمر الدين والشرع فهو دين وشرع يجب الإيمان به والعمل بما يدل عليه ، لأنه قول

على الله تعالى والرسول لن يقول على الله غير الحق . وما كان من الدنيا ومصالحها المحسنة فأهل الدنيا الممارسوون لِسُنْنَةِ اللَّهِ تَعَالَى فِيهَا هُمُ الْمَرْجِعُ فِي ذَلِكَ وَلَيْسُ الرَّسُولُ بِإِلَيْهِ .

وما أظن أيها المستمعون أن هذا الاستطراد يضر بموضوع حديثنا في تقرير أن السنة هي الوحي الثاني ؛ إذا المراد من السنة ما علمتم : وهي أقوال الرسول ﷺ وأفعاله وتقريراته المتعلقة بالشرع والدين ، التي يكون فيها الرسول ﷺ مبلغًا عن الله تعالى . هذه السنة التي هي الوحي الثاني . وقولنا فيها الوحي الثاني غير ضار بها ولا حاط من مكانتها ؛ لأن المراد بالوحي الأول هو القرآن . والقرآن أولاً قطعاً فقد كان الله ولا شيء معه وجود الرسول ﷺ وعلمه وحكمته من عطايا الله عز وجل وهبائه . فلا غرابة أن تكون السنة ثانية والقرآن أولاً وحتى في باب الاستدلال والاحتجاج يراعى هذا الترتيب وحديث معاذ في السنن شاهد هذا ودليل عليه

فقد سأله النبي ﷺ معاذًا لما أراد أن يبعثه إلى اليمن واليأ وقاضياً فقال : « بم تحكم يامعاذ ؟ فقال : بكتاب الله تعالى ، قال : فإن لم تجد في كتاب الله ؟ قال فبستة رسول الله ﷺ ، قال فإن لم تجد في ستة رسول الله ﷺ ؟ قال أجهد رأيي ولو آلو . قال فضرب على صدرى وقال الحمد لله الذي وفق رسول الله لما يرضى رسول الله ». .

هذا وقد يكون من مقتضيات تقديم الكتاب الكريم على السنة الشريفة عند طلب الحكم أن القرآن الكريم يحفظه المرء (على ظهر قلب وبحيط به علماً ، أما السنة فكثيرة وحفظها قليل ، ومن حفظ منها شيئاً غابت عنه منها أشياء لأنها كالشرح للكتاب والشرح أوسع من المتن ومحفظ المتن ولا يحفظ الشرح إلا نادراً كما هو معلوم لدى أولى العلم فالقاضي إذا عرضت عليه المسألة أول ما ينظر فيه الكتاب فيستعرض بسرعة ذهن القرآن من أوله

إلى آخره فإن وجد نص الحكم حكم به ، وإلا طلب الحكم من السنة . وهذا أمر يكاد يكون بدهياً . والمقصود من هذا أن كون السنة الوحي الثاني غير نازل بها عن سمو مكانتها ، ولا هابط بها عن درجتها العظيمة التي وضعها الله تعالى فيها بقوله ومن يطع الرسول فقد أطاع الله . « فاتبعوني يحبكم الله ويغفر لكم ذنوبكم » .

وختاماً أنبأ أليها الأخوة المسلمين إلى أن السنة التي هي الوحي الثاني تلقيناً وقبولاً واحتراماً وقداسة هي ما كانت صحيحة السند إلى رسول الله ﷺ ؟ إذ ما كل ما نسب إلى الرسول ﷺ من قول أو عمل أو تقرير قد صحت نسبة إليه ﷺ .

فالحديث إذا كان موضوعاً أو منكراً وجباً إسقاطاً وتعريته من النسبة إلى الرسول ﷺ وحرم العمل به بل روايته والتحديث به إلا للإعلان عن بطلانه والتحذير من الاغترار به أما ما كان من السنة ضعيف النسبة إلى النبي ﷺ غير ثابتها بقطع وإنما باحتيال قوى أو ضعيف فإن رأى فيه وهو رأى خاص بي لا أحمل عليه أحداً ولا أدعوه إليه أحداً أيضاً فهو أن يُنظر فيه من جهة دلالته ومعناه بعد النظر فيه من جهة سنته وألفاظه فإن وجد أنه يعارض نصاً صريحاً من كتاب أو سنة صحيحة وجباً تركه وحرم العمل به واعتباره باطلًا غير صحيح وإن وجد غير معارض لكتاب ولا لسنة ولا إجماع الأمة وكان يدعوا إلى الإيهان أو تقويته أو إلى البر والتقوى ولزومهما فإن رأى فيه اعتباره والانتفاع به وعدم إهداره أو إهماله ووجهة نظرى هذه مستندها ما يلى :

١ - إحتيال صحة نسبة إلى النبي ﷺ وهو احتيال في الأحاديث الضعيفة غير المنكرة والباطلة لا يقل عن نسبة خمسين في المائة إذ لا يستطيع محدث أن يحلف بالله تعالى على حديث ضعيف أن الرسول ﷺ لم يقله أو لم يقره . . . .

٢ - قول كثير من أهل العلم بجواز العمل بالحديث الضعيف في

فضائل الاعمال . وهو قول راجح عند الاكثر .

٣ - قياسه على أحاديث بنى إسرائيل وقد جاء الإذن بالتحديث بها وهي محتملة وليس قطعية فيما تروى فيه لما صرح عنه ﷺ من قوله : «بلغوا عنى ولو آية وحدثوا عن بنى إسرائيل ولا حرج ». مع قوله ﷺ «إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبواهم ، وقولوا آمنا بالله وكتبه ورسله فإن كان حقا لم تكذبواهم وأن كان باطلأ لم تصدقواهم » .

والمراد من هذا جواز روایة بنی اسرائیل وهى لا تخلو من أن تكون موافقة لما عندنا أو مخالفة أو لم تختلف ولم توافق فإن كانت مخالفة حرم القول بها وإن كانت موافقة فالعمل بما عندنا لا بها وأن لم تختلف ولم توافق فهذه التى تروى للاعتبار وهذا القدر هو الذى استشهدت به على جواز الاعتبار بالحديث النبوي الضعيف .

هذا هو رأي في هذه المسألة كما سمعتموه وقد لا يقبله أكثر المتسبين إلى العلم بالسنة ولا ثریب عليهم في عدم قبوله .

والي جانب هذا الرأى رأى لي آخر غير أنى أدعوه إليه وأحدث عليه بخلاف الرأى الأول . وهذا الرأى هو أن على طلبة العلم اليوم إذا عثر أحدهم على سنة من السنن النبوية في مصادرها المختومة كالصحاح والسنن والمسانيد والصنفات ولم ير المسلمين يعملون بها سلفهم وخلفهم سواء أن عليه أن لا يعمل بها ولا يدعو المسلمين إلى العمل بها حتى يتصل بعلماء الإسلام في الشرق والغرب ويرويها لهم ذاكراً مصدرها مبيناً سندها طالباً بيان الحكم بها ويتلقي الإجابات ولدة لا تقل عن ثلاث سنوات فإن قدر حقاً أن المسلمين نسوا هذه السنة أو جهلوها فلم يعملوا بها ووافقه عامة علماء المسلمين على العمل بها والدعوة إليها عمل بها ودعا إلى العمل بها وجزاء الله خيراً وإنما لا فلا .. إبقاء على سلامه صدور المسلمين من الشك في دينهم وسلفهم الصالح مع المحافظة على وحدة المسلمين أو على الأقل

عدم زيادة فرقتها واختلافها في دينها وهي تعانى مِن العذاب من الفرق  
والخلاف .

ورأى ثالث لي ولا أدعو إليه ولا ألومن من لا يأخذ به وهو أنى التزمت في  
هذه الآونة الأخيرة أن لا أحمل مسلماً على عزيمة ما دامت أجده له رخصة في  
دين الله تعالى وذلك لما أراه وأمسه من ضعف المسلمين وبعدهم عن هداية  
ربهم إلا من قل منهم ولا أعني بالرخصة ما أتحله أو أجهد رأي في  
استنباطه واستخراجه من نصوص الكتاب والسنّة وإنما أعني بالرخصة  
الرخصة الشرعية الثابتة بأحد الدليلين وقال بها علماء الإسلام وعملوا بها  
ولو بقلة وعلى سبيل المثال يمنى خرج من اليمن يريد الحج فأحرم من يلملم  
ميقات أهله بعمره فقضاهما ثم سافر إلى زيارة المسجد النبوي فزار ثم أراد  
أن يحرم بالحج من ذي الحليفة ميقات أهل المدينة النبوية فسألنى قائلًا فهل  
أنا متمنع وعلى هدى التمتع؟ أو انقطع تمنع بالسفر إلى المدينة؟ فنظرأ  
إلى الخلاف في هذه المسألة وهو خلاف بلغت الاراء فيه اربعة اراء وامثلها  
رأى من قال : إذا سافر المتمنع سفراً تقصير فيه الصلاة انقطع تمنعه وأصبح  
حكمه حكم الحاج المفرد ولا هدى عليه وما دمت أعلم أن التمتع الذي  
لا يختلف فيه هو الذي يحرم بالعمره في أشهر الحج ويقيم بمكة حتى يحج  
من عامه وأن من قال ببقاء التمتع وحكمه ولو مع السفر لا حجة قوية معه  
ورأيت من يخالف هذا الرأى من علماء السلف والخلف .

فإنني لا أحمله على عزيمة المهدى ولكن على تركه لأنه أيسر له وأخف  
عليه وشأن الرخصة التيسير والتخفيف هذا مجرد مثال والله المستعان .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته



الرسالة الثالثة عشر  
حرمة الابتداع في الدين  
وكل بدعة ضلاله



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### المقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلوة والسلام على نبينا محمد خاتم النبيين ، وإمام المرسلين ، وعلى آله وصحابته أجمعين . وبعد : فإن الكلام على الابتداع والبدعة مما ينبغي الاهتمام به ، وتفهمه ، ووعيه ، وتبلیغه أيضاً .

وذلك لضرر الابتداع في الدين ، وخطورة البدعة ، بين المسلمين . وإن ما يساعد على إدراك ضرر الابتداع ، وخطورة البدعة فهم الحقائق الثلاث التالية :

الأولى : أن العقل الإنساني لا يستقل بمعرفة الحسن والقبح ، ولا بمعرفة ما يضر أو ينفع من سائر الأمور والأشياء ، وذلك لقصوره ، وعدم قدرته من جهة ، ولما ينزعه من هوى ، ويدافعه من غرائز وشهوات من جهة أخرى . . .

ومن هنا كان لابد لمعرفة المضار والمنافع ، والمحاسن والقبائح ، والمفاسد والمصالح من الوحي الإلهي المنزه عن القصور والإغفال ، والجهل والنسيان .

إن العقل لقصوره ، وجهل صاحبه ، وظلمه ، ولا يحوطه من مؤثرات النفس والهوى ، لا بد له من نور الوحي الإلهي ليبصر به الحقائق ، ويعرف الأشياء نافعها وضارها صالحها وفاسدتها ، حسنها وقبيحها .

إن العقل الإنساني بمثابة العين المبصرة إن كان هناك ضوء أو نور أبصرت الأشياء بحسب قوتها وضعفها وإن لم يكن هناك ضوء ولا نور تعذر عليها أن ترى أو تبصر كما هو معلوم لكل الناس ومشاهد بينهم .

فالعقل البشري كذلك إن كان هناك وحي الهي من كتاب أو سنة أدرك الأشياء على حقيقتها ، وأبصر الأمور كما هي ، فعرف مضارها ومنافعها ، وصالحها وفاسدتها ، وحسنها وقبيحها . وإذا انصاف إلى ذلك العلم والإيمان أكثر صواب صاحبه ، وقل خطأه ، وأصبح يعيش على نور من ربه . بخلاف العقل الذي يحرم صاحبه نور الوحي الإلهي فلا ينظر في كتاب ولا سنة ، ولا يتقييد بأمر ولا نهى فيها فان خطأه أكثر من صوابه ، وكيف ؟ وهو يعيش في ظلمة الجهل والهوى فلا يخرج من ظلمة إلا إلى ظلمة أخرى ، ومن هنا فأنى لصاحب أن يشرع أو يقنن ، أو يهدى إلى صراط مستقيم ؟

والثانية : أن الله تعالى قد أكمل لهذه الأمة المسلمة دينها الذي هو مصدر سعادتها وكماها ، ولم يحوجهها إلى طلب زيادة فيه بحال من الاحوال ، إذ قال تعالى «اليوم أكملت لكم دينكم ، وأتممت عليكم نعمتي ، ورضيت لكم الإسلام ديناً» ، وما قبض نبيها محمد ﷺ حتى دلّا على كل خير يمكنها أن تحصل عليه ، وحذرها من كل شر يمكن أن يقع لها ، أو تقع فيه .

وهذا أبو هريرة رضي الله عنه يصرح بهذه الحقيقة فيقول : <sup>(١)</sup> علمنا رسول الله كل شيء حتى الخراءة .

١ - رواه البخاري

وهذا مالك بن أنس إمام دار المهرة وعالم المدينة رحمه الله تعالى يؤكدنا بقوله : ما لم يكن على عهد رسول الله ﷺ وأصحابه دينًا لم يكن اليوم دينا . ويقول : من ابتدع في الإسلام بدعة فرآها حسنة فقد زعم أن محمدًا ﷺ قد خان الرسالة ، وذلك لأن الله تعالى قال : « الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْتُمْ عَلَيْكُمْ نَعْمَلْتُ وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَكُمْ » .

الثالثة : أن شرع الله تعالى الموضوع لإكمال الإنسان وإسعاده قد وضعه الله تعالى وضع السنن التي لا تختلف نتائجها التي وضعت لها ومن أجلها فكما أن النار تحرق ، وال الحديد يقطع ، والطعام يشبع ، والماء يروى وكذلك ما شرعه الله تعالى من عبادات قلبية ، أو قوله ، أو فعلية إذا أدتها المؤمن على الوجه المطلوب لأدائها فإنها لا تختلف نتائجها من تركية النفس وتهذيب الخلق ، وإصلاح الروح ، بخلاف ما يضعه الإنسان من قوانين ، أو يبتدعه من بدع فإنه لا يتبع ما وضع له . فيما كان من بدعة دينية أريد بها تهذيب الخلق ، وتزكية النفس وإصلاح الروح فإنها لا تثمر شيئاً من ذلك بحال ، وما كان من قانون وضع لحفظ ضروريات الإنسان من جسم وعقل وعرض ومال ودين فإنه لا يمكن أن يتحقق شيء من ذلك إلا ماقيل ونذر . وواقع الناس يشهد ، فإن البدع الدينية ما زادت أصحابها إلا خبراً في أرواحهم ، وظلمة في نفوسهم ، وسوءاً في أخلاقهم . كما أن ما وضع من قوانين لحفظ الأموال والأنفس والأعراض وقد عمل به الناس وطبق في بلادهم لم يحقق شيئاً يذكر . فالدماء مسفوكه ، والأعراض متهمكة ، والأموال مسرورة منهوبة ، وفي كل بلد طبقت فيه تلك القوانين التي هي ليست من شرع الله تعالى بخلاف البلد الذي تطبق فيه شرائع الله تعالى ، وكفى بالبلاد السعودية شاهداً على صحة ذلك . وعلى ضوء هذه الحقائق الثلاث ندرس البدعة وأثارها ، ونبداً بتعريف البدعة فنقول :

**البدعة :** لغة الاسم من بدع الشيء يبَدِعُه بَدْعًا إذا أحدثه فأتى به على غير مثال سابق . وابتدعه وأبدعه بمعنى واحد . واسم الفاعل من أبدع المبدع ، ومن أبتدع المبتدع . ومن أسماء الله تعالى الحسنى البديع ، ومعناه المبدع للأشياء والأكونان على غير مثال سابق ، كما قال تعالى : بَدِيع السموات والأرض ، والبديع أيضًا الذي ليس قبله شيء ، والله الأول الذي ليس قبله شيء ، ولذا لا يصح أن يسمى بالبديع غير الله تعالى ، والبدع : ما كان أولاً ولم يسبقه شيء كما قال تعالى : « قل ما كنت بداع من الرسل » بل أرسل قبلى رسلاً كثيرون فلم تنكر رسالتى أو يتعجب منها؟

**والبديع علم** تعرف به وجوه تحسين الكلام وهو أحد فنون النلاجة **الثلاثة :** المعانى والبيان والبديع .

هذا تعريف البدعة لغة أما في الاصطلاح فإنها ما اخترع في الدين على غير مثال سابق وهي البدعة الحقيقة . أو هي ما أحدث في الدين من طريقة تضاهى الشريعة بقصد التبعد والتقرّب إلى الله تعالى ولذا فالبدعة تقابل السنة غير أن السنة هدى والبدعة ضلال ، إذ السنة طريقة شرعية ثابتة بالوحى الإلهى ، والبدعة طريقة مخترعة لم يشهد لها كتاب ولا سنة ولا إجماع .

## حكم الابتداع في الدين

تلك كانت البدعة أما حكم الابتداع في الدين فإنه حرم بالكتاب والسنّة والإجماع ، لأن الابتداع تشرع يُضاهى به شرع الله عز وجل ، وهو بهذا مشاقة لله ورسوله ومحادثة لها ، وكفى بالمرء إنما أن يشاق الله ورسوله ويحادثهما ، ومن هنا ذُمت البدعة وندد بها وبفاعلها وحضرت الأمة من شرها وخطرها وسوء عاقبتها ، إن في قول الله تعالى ، شرعاً لهم من الدين ما لم يأذن به الله ، ولو لا كلمة الفصل لقضى بينهم تهديد ووعيد لكل من المبتدعة والعاملين بالبدعة كما هو دال على مدى إنكار الشارع للبدعة والعمل بها . وفي حديث العرباض بن سارية عند مسلم ما يكفي في التنديد بالبدعة وذمها وتحريمهما ، إذ جاء فيه قوله عليه السلام : إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلاله ، وفي افتتاحية خطب الرسول عليه السلام : إن أصدق الحديث كتاب الله وخير الهدى هدى محمد عليه السلام ، وشر الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلاله ، وهو ذم للبدعة وتحريم لها وتحذير منها وتنديد بها .

### إنكار البدعة

لا شك أن إنكار البدعة واجب ، وأن العمل بها مردود ، ولنستمع إلى ما ورد في ذلك من الأحاديث النبوية والآثار الحديثية . ففي صحيح مسلم يقول الرسول عليه السلام : من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد . ويقول من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ، ثبت بهذه الحديثين الصحيحين أن العمل بالحدث في الدين مردود والمردود باطل والباطل لا أجر فيه ولا مثوبة . وما كان كذلك وجب إنكاره وعدم العمل به .

وها هوذا عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ينصح لأمة الإسلام كل أمة الإسلام باتباع السنّة وترك المحدثات من البدع فيقول : اتبعوا آثارنا ، ولا تتبعوا فقد كفيتكم . ويقول القصد في السنّة خير من الاجتهاد في البدعة .

يريد ان عملا قليلا من المسنون المشروع أفضل من كثير عمل مبتدع غير مشروع ولا مسنون ، لأن المشروع يثاب عليه فاعله ، الحسنة بعشر أمثالها ، والمحدث المبتدع يرد على صاحبه فلا يؤجر عليه ولا يثاب به ، لأنه عمل غير صالح لا يزكي النفس ولا يظهر الروح .

وهذا حذيفة بن اليمان رضي الله عنه يضرب مثلاً عجبياً في التحذير من البدعة : إذ أخذ حجرين فوضع أحدهما على الآخر ، ثم قال لأصحابه : هل ترون ما بين هذين الحجرين من النور ؟ قالوا : يا أبا عبد الله ما نرى بينهما من النور إلا قليلاً ، قال والذى نفسى بيده لظهورهن البدع حتى لا يرى من الحق إلا قدر ما بين هذين الحجرين من النور ، والله لنفسون البدع حتى إذا ترك منها شيء قالوا : تركت سنة .

والحسن البصري رحمه الله تعالى يذهب في إنكار البدعة والتحذير منها ومن أصحابها بعد المذاهب فيقول : لا تجالس صاحب البدعة فإنه يمرض قلبك ، وفي القرآن الكريم النهي الصريح عن مجالسة أهل البدع والأهواء . فمن سورة الانعام جاء قول الله تعالى : ﴿وَإِذَا رأَيْتُ الَّذِينَ يخوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى ينخوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ، وَإِمَّا ينسِينَكُ الشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ فآيات الله شاملة لأسماء الله تعالى وصفاته وقدره وشرعه . وشر المبدعة الملحدون في أسماء الله تعالى وصفاته بالنفي والتعطيل ، والتشبيه والتلميل ، ونفأة قدره والكمذبون ، والمعطلون لشرائعه ، المستخفون بطاعته وطاعة رسوله ، والمتزيدون في دين الله المحدثون فيه ، فكل هؤلاء وهم شر المبدعة تحرم مجالستهم والاجتماع . لغير ضرورة بهم ، إظهاراً للسخط عليهم ، وعدم الرضى بصنيعهم ، وحفاظاً على سلامه قلب المؤمن من التأثر ببدعتهم ، والوقوع في فتنتهم وباطلهم ، والعياذ بالله من كل ذلك .

## البدعة نوعان حقيقية وإضافية

إن البدعة هي البدعة وسواء كانت إضافية أو حقيقة فالعمل بها باطل والدعوة إليها حرام ، وإنكارها واجب ، إذ كل منها إحداث في دين الله ، وزيادة فيه ، ومضاهاة له ، وذلك محايدة لله ورسوله ومشافة لها ولو بغير قصد ذلك وإرادته ، وهو من أكبر الذنوب وأعظم الآثام .

والمراد بالبدعة الحقيقة ما أحدث في الدين من غير استناد إلى أصل من أصول الدين أو فرع من فروعه أى من غير أن يدل عليها دليل شرعى من كتاب أو سنة أو إجماع . وإنما اخترعت اختراعاً وألصقت بالدين لغرض تعلق لمبتدعها بذلك ، وسواء كان صحيحاً أو فاسداً ، وذلك كالبناء على القبور وإشادة القباب عليها ، وكزخرفة المساجد ، وكوضع القوانين التشريعية فيها أنزل الله تعالى له الكتاب ، وبعث من أجله الرسول ﷺ فيبينه بالقول والعمل ، كل هذا من البدع الحقيقة ، إذ لا مستند له من كتاب أو سنة أو إجماع ، بل جاء الشرع بتحريميه ومنعه ، والوعيد عليه ، فقد نهى رسول ﷺ عن البناء على القبور ، وأمر بهدم المبني منها كما نهى عن زخرفة المساجد ، وحرم تعالى تعطيل أحكام شرعيه ، وندد بمن شرع لعباده معرضأً عما شرعه الله تعالى لهم مضاهياً له في شرعيه ، إذ قال تعالى : « شرعاً لهم من الدين مالم يأذن به الله ولو لا كلمة الفصل لقضى بينهم » .

وأما البدعة الإضافية فهي ما أحدث في الدين مما له دليل من كتاب أو سنة أو إجماع استند عليه في وجوده ولكنها بدعة باعتباره زيادة لم يشرعه الله ورسوله وذلك كالذكر جماعة بصوت واحد ، فإن ذكر الله تعالى مشروع بالكتاب بقول الله تعالى « يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً

وبسحوه بكرة وأصيلاً) والصورة التي يؤمنى به عليها وهى الاجتماع والصوت الواحد محدثة ، إذ لم تكن هذه الصورة معروفة ولا معمولاً بها على عهد رسول الله ﷺ ولا على عهد أصحابه رضوان الله عليهم ، ولا على عهد التابعين رحمهم الله أجمعين . فكان الذكر الجماعي من البدع الإضافية التي لها وجهان وجه يلتحقها بغير المحدثات ، ووجه يلحقها بها ويجعلها منها فيستلزم تركها ، وعدم العمل بها . والبدع الإضافية أكثر من البدع الحقيقة ، وإن كانت الحقيقة غير قليلة ، وتزيد بأن معظمها م Kristen لصاحبها ، أو مفسق له والعياذ بالله تعالى .

## البدع المكفرة

إن البدع المكفرة غالباً ما تكون في أصول الدين من المعتقدات ، وأكثر ما تنشأ عنه الجهل بالدين واتباع الهوى ، والتقليل الأعمى ، وذلك كبدعة نفني القدر والتکذيب به ، والقول بالجبر ، ونفي صفات الخالق عز وجل ، وكتکفير بعض الصحابة أو الطعن في عدالتهم ، وخاصة الشیخین أبا بکر وعمر رضی الله عنہما ، وكاعتقاد أن الأولياء يتصرفون بعد موتهم في أمور الناس بالإعطاء والمنع والضر والنفع وكاعتقاد أن الولي أفضل من النبي ، وأن من الأولياء كبعد القادر الجيلاني من إذا دعاه الداعي ورفع صوته باسمه سمعه وأجابه ، وقضى حاجته كأن يخلصه من شدة ، أو ينقذه من تهلكة .

وكاعتقاد أن في القرآن تناقضاً ، أو أن عذاب القبر ونعمته يحيطها العقل ولا يقرها إلى غير ذلك من البدع المكفرة التي أحدثت بعد عهد النبي ﷺ وعهد أصحابه رضوان الله تعالى عليهم أجمعين .

## البدعة المفسقة

تلك كانت البدعة المكفرة ، وأما البدع المفسقة فغالباً ما تكون في فروع الدين ، وقد تكون في أصوله والحاصل عليها ما ذكرنا آنفاً من الجهل والتقليد واتباع الهوى ومن أمثلتها :

١ - رد الأحاديث النبوية الصحيحة لمعارضتها بعض ما يهوى ويستهنى صاحب الهوى ، وهى من البدع الحقيقة الخطيرة ، فقد رد بعضهم حديث البخارى في الذباب والذى نصه : إذا ولغ الذباب في إناء أحدكم فليغمسه ثم ليتنزعه فإن في أحد جناحيه داء ، وفي آخر شفاء ، وإنه ليتقوى بجناحه الذي فيه الداء .

يدعوى أن في هذا الحديث ما يدعوه إلى القذارة ، أو يقرها وأن الرسول ﷺ جاء بالنظافة والدعوة إليها .

٢ - تأويل بعض آيات القرآن بغير تأويلها لمناقشتها لما هم عليه من الصفات ، أو لمعارضتها لأغراضهم ومشتهياتهم فيؤولونها بما يلائم صفاتهم ، ولا يتعارض مع أغراضهم وشهواتهم كتأويل بعضهم آية : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا » الآية ، ببابحة شرب الخمر . وكتأويل بعض غلاة الصوفية آية الأنعام : « قل الله ، ثم ذرهم في خوضهم يلعبون » بجواز الذكر باللفظ المفرد في حين أن تأويل الآيات على ما أولوها به باطل لم يرد على السنة أهل التفسير من الصحابة والتابعين وتابعيهم فضلاً أن يأتي به خبر صحيح عن أنزل عليه الكتاب وأمر ببلاغه وبيانه ﷺ .

وكتاويل بعضهم آية النور : « وصدقكم ليس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتباناً » باسقاط الحجاب بين إخوان الطريقة لعظم صداقتهم ، وثبوت أخوتهم فهم ينظر بعضهم إلى نساء بعض إسقاطاً للحجاب بينهم ، حتى إنهم ليأكل بعضهم مع بعض نساء ورجالاً مستدلين على جواز ذلك بما

تأولوا به الآية المذكورة وهو تأويل باطل يرده الكتاب والسنة والاجماع .  
هذه صور ونماذج للبدع المكفرة والمفسقة وهناك بدع لا تکفر ولا  
تفسق . وذلك أولاً أنها من البدع الإضافية لا الحقيقة ، وثانياً أنها تتعلق  
بفروع الدين لا أصوله ، وثالثاً أنها لا تحرم حلالاً ، ولا تحلل حراماً . ومن  
أمثلتها : الذكر والدعاء جماعة بعد الصلوات الخمس في المساجد ،  
والتشويب في الأذان بزيادة الصلاة والسلام عليك يا رسول الله في أذان  
الفجر وكزيادة أذان أو أكثر لصلاة الجمعة . وكقراءة القرآن جماعة بصوت  
واحد وهو ما يعرف بالحزب في بلاد المغرب الأدنى والأقصى .

وكالاجتماع على المدائح النبوية إن خلت ألفاظها من الشرك ،  
وكالمصافحة بعد صلاة الجماعة حيث يصافح الرجل من عن يمينه ، ومن  
عن شماليه بعد السلام مباشرة إلى غير ذلك من البدع الإضافية التي سنذكر  
طرفاً منها للتنبية عنها والتحذير منها فيما بعد إن شاء الله تعالى .

هذا ولا ينبغي أن يفهم القارئ أو السامع أن كون البدعة غير مكفرة  
أو مفسقة أنه يجوز العمل بها ويثبت فاعلها عليها لا سيما إذا انصاف إليها  
حسن القصد وسلامة النية لا ، لا أبداً فإن كل بدعة ضلاله كيفما كان  
حالها حقيقة أو إضافية أو مكفرة أو مفسقة ، أو لا مكفرة ولا مفسقة ، إذ  
البدعة افنيات على الشارع ، ومضاهاة لما شرع . ولازمها أنها اتهام  
للشارع بالتفص والتقدير . وهذا ما يجعلها محمرة منوعة لا يجوز العمل بها  
ولا يجوز إقرارها والسكوت عنها .

وكون البدعة مطلقاً ضلاله لأن العمل بها يشغل عن العمل بالسنة ،  
وهذا هو وجہ إطلاق الرسول ﷺ لفظ الضلال علیها في قوله : «إياكم  
ومحدثات الأمور فإن كل محدثة ببدعة وكل ببدعة ضلاله» .

ولما كان الضلال يتفاوت قرباً وبعداً كان بعض البدع كبيراً ، وبعضها  
صغيراً . وبعضها مكفرأً ومفسقاً وبعضها لا يکفر فاعلها ولا يفسقه وهو  
البدع الصغيرة . وقد ذكر أهل العلم للبدع الصغيرة شروطاً متى توفرت

- فيها كانت صغيرة لا تكفر ولا تفسق من تلك الشروط .
- ١ - أن لا يداوم عليها فاعلها .
  - ٢ - أن لا يدعو غيره إلى فعلها .
  - ٣ - أن لا يفعلها في الأماكن التي هي مجمعات للناس ولا في المواقع التي تقام فيها السنن .
  - ٤ - أن لا يحتقرها فاعلها ولا يستصغر شأنها . ويتأمل هذه الشروط يتبيّن كونها صغيرة غير كبيرة .

### وجوب محاربة البدع

إن البدعة منها صفت يجب إنكارها والتحذير منها . كما يجب عدم العمل بها ، إن الرسول ﷺ لما أنكر البدعة وحذر منها لم يفرق بين أنواع البدع ، بل أطلق لفظ الضلال على كل بدعة ، فحرم لذلك العمل بالبدعة مطلقاً وتعين إنكارها ، وعدم العمل بها مهما صفت . وكيف لا وقد ورد في بعض روایات الحديث لفظ : « وكل ضلالة في النار » ، ومعناه أن العمل بالبدعة يؤدي بصاحبها إلى دخول النار . ومن هنا وجب التنديد بالبدعة وتعينت محاربتها ، والأحاديث التالية والآثار تقرر ذلك وتؤكّده :

- ١ - روى البخاري أن النبي ﷺ رأى رجلاً قائماً في الشمس ، فقال ما هذا ؟ فقالوا : أبو إسرائيل نذر أن يقوم في الشمس ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم فقال ﷺ مروه فليجلس ولسيظل ولويتكلّم ولويتم صومه . ففي هذا الحديث صورة من صور محاربة البدعة ومقاومتها وعدم الرضي بها .

- ٢ - روى البخاري أيضاً « أن ثلاثة رهط جاءوا إلى بيوت أزواج النبي ﷺ يسألون عن عبادة النبي ﷺ فلما أخبروا كأنهم تقالواها ، فقالوا :

وأين نحن من النبي ﷺ فقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر؟ قال أحدهم أما أنا فإني أصلى الليل أبداً، وقال الآخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا اعتزل النساء فلاأتزوج أبداً. فجاء رسول الله ﷺ فقال: أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إنى لأخشاكم الله وأتقاكم له لكنى أصوم وأفطر وأصلى وأرقد، وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتى فليس مني».

٣ - موقف عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى من البدعة حتى إنه لا يرى الحياة شيئاً لولا أنه يحب فيها سنة قد أمنت ، أو يميت فيها بدعة قد أحدثت فقد روى عنه أنه قال في بعض خطبه : أيمها الناس إنى والله لولا أن أعيش سنة قد أمنت وأن أمت بدعة قد أحياها لكرهت أن أعيش نيكم فواقاً<sup>(١)</sup>

٤ - ماروى عن يحيى بن أبي يحيى رحمه الله تعالى أنه قال الذب عن السنة أفضل الجهاد .

فلننظر إلى قول هذا الإمام السلفي رحمه الله تعالى كيف جعل الدفاع عن السنة ، وذلك بحرب البدعة وإماتتها من أفضل أنواع الجهاد . بهذه الأحاديث والآثار يتقرر أن محاربة البدع من الواجبات الدينية التي لا ينبغي إهمالها والتساهل فيها .

(١) الفوائق : قدر ما بين الحلبتين من الوقت .

## أسباب الابتداع

إن معرفة أسباب الابتداع تساعد على محاربة البدعة والتخلص منها ، أو على الأقل تساعد على تقليلها والحد من انتشارها بين المسلمين . وهذه بعض تلك الأسباب .

١ - الجهل بالسنن النبوية فإن من جهل سنن المدى ضل ، ومن ضل ابتداع

٢ - ترك العمل بالسنة فإن من ترك العمل بالسنة شغل بالبدعة كما قال تعالى : « وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقْيِضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ، وَإِنَّهُمْ لَيَصِدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ »

٣ - الرغبة في الطاعات وفي فعل الحيرات فإن أكثر البدع الإضافية يحمل عليها الرغبة في الطاعة والإكثار من الرغائب ، فإذا وجدت رغبة في الصالحات ، ولم تكن لصاحبها بصيرة في دين الله حلته تلك الرغبة على التزيد والابتداع في الدين .

٤ - الخوف من الله تعالى كما قيل الخوف سوط سائق ، والرجاء حادٍ قائد<sup>(١)</sup> فشدة الخوف تحمل صاحبها على الافراط في الطاعة فعلاً للمحظوظ وتركاً للمنكر ويفيد صاحبها بدعاؤه فعلية وأخرى تركة كما مر آنفاً مع أبي إسرائيل وكما قال الرهط الثلاثة الذين تقالوا عبادة رسول ﷺ فقد عزموا على الابتداع والرهبة .

٥ - الكيد للإسلام والمكر بال المسلمين فإن شر البدع كالتشيع لآل البيت . وكثير من الطرق الصوفية لم يحدثها أصحابها إلا لتحطيم الإسلام وضرب المسلمين .

٦ - طلب الحظوة لدى ذى السلطان فكم من بدعة أحدثت لطلب هذه الحظوة . فقد تولت آيات الكتاب لذلك ووضعت الأحاديث ،

(١) الحادى الذى يسوق الإبل ويتعنى لها .

وأبدع البَدْعَ الْقَبِيحةَ طَلْبًا لِرَضْيِ الْحَكَامَ حَتَّى إِنْ طَالَبُ الْمُحْظَوَةَ  
لِيحلَّلُونَ الْحَرَامَ وَيَحْرُمُونَ الْحَلَالَ مِنْ أَجْلِ فَوْزِهِمْ بِهَا لِدِي ذِي السُّلْطَانِ  
الْحَاكِمِ ، وَمَا القُولُ بِبَدْعَةِ خَلْقِ الْقُرْآنِ إِلَّا مَثَلًا سَيِّئًا لِذَلِكَ وَالْعِيَازُ بِاللهِ  
تَعَالَى

٧ - طلب العلو والمحافظة على المنصب فكثيراً ما يجد الجاهل بالشرع  
نفسه شيئاً لطريقة أو إماماً لجماعة فيحمله حب المنصب الذي وضع نفسه  
فيه بغير أهلية له على أن يتبع الأوراد والأذكار والأدعية ، ويعطيها لمريديه  
وإخوان طريقته . ف بهذه الأسباب وجدت بدع كثيرة قد لا تخصى ولا تعد  
كثرة ، وشرها ما يتعلق بالعقائد والعبادات .

٨ - وأخيراً اشتباه البدعة بالمصالح المرسلة وهذا سبب قوى في  
إحداث البدع وانتشارها والعمل بها ، حيث اعتمد في ذلك خبر ما رأه  
المسلمون حسناً فهو حسن . وقول بعضهم : إن البدعة تجري عليها  
الأحكام الخمسة ، ومعناه أن البدعة قد تكون واجبة أو مستحبة ، أو  
جائزة ، أو مكرورة أو حراماً ولذا وجب التفريق بين البدعة والمصالح  
المرسلة كما وجب أن يبين ذلك للمسلمين ويعرفوا به حتى تزول الشبهة  
ويعرف الحق ، فيبطل الاحتجاج بالمصالح المرسلة على جواز البدعة في  
الدين والابداع فيه .

### **المصالح المرسلة**

إن المصالح المرسلة ليست ابتداعاً في الدين ولا تشريعًا ائداً عليه وإنما  
هي ثمرة قاعدة أصولية شرعية عرفها الفقهاء بقولهم : ﴿مَا لَا يَتَمَ الْوَاجِبُ  
إِلَّا بِهِ وَاجِبٌ﴾ ومثاله الطهارة واجبة لكل من الصلاة والطوف وهي  
أن الطهارة لا تتم إلا بالماء الطهور ، وطلب الماء الطهور وإحضاره ليس  
واجبًا في حد ذاته ولكن لما توقفت الطهارة الواجبة عليه صار واجباً . هذا  
مثال ، وأخر الجهاد واجب وهو لا يتم إلا بالسلاح فطلب السلاح بصنعه

أو شرائه ليس واجباً ولكن لما توقف الجهاد الواجب عليه صار واجباً ، ومثال آخر إقامة الدين واجبة ، لقول الله تعالى : « أَنْ أَقِيمُوا الدِّينُ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ » ، ولما كان أمر الدين لا يقوم إلا بإمام واجب الطاعة وجب نصب الإمام ووجبت طاعته لإقامة الدين فنصب الإمام لم يكن واجباً في حد ذاته ، ولكن لما توقف أمر إقامة الدين الواجبة عليه وجب لوجوها . هذه القاعدة هي التي أثمرت مبدأ المصالح المرسلة والأخذ بها لحفظ الضروريات الخمس التي هي الجسم والعقل والدين والعرض والمال ، من جهة ولرفع الحرج والمشقة على الجسم من جهة أخرى ، هذا ولنيين المصلحة المرسلة ولنشرحها بما يزيل الشبه بينها وبين ما يسمونه بالبدعة الحسنة فنقول : إنه لابد لوجود الحكم في أي شيء من معنى مناسب يربط به الحكم . وهذا المعنى المناسب لا يخلو من أن يشهد الشارع بقبوله ، وذلك كمشروعيه القصاص حفظاً للنفوس والأطراف فهذا لا إشكال في صحته واعتباره .

إما أن يشهد الشارع برده وعدم اعتباره ، وذلك كمهر البغى وحلوان الكاهن فإن المعنى المناسب الذي يرتبط به حكم إباحة الزنى ، والتکهن وهو المنفعه المادية قد ألغاه الشارع ولم يعتبره ، إذ حرم الزنى والتکهن فهذا لا إشكال في رده وعدم قبوله واعتباره بحال . وإما أن تسكت عنه شواهد الشرع فلم تشهد له بالباء ولا اعتبار فهذا الذي يكون ميداناً للمصالح المرسلة<sup>(١)</sup> .

والمصالح جمع مصلحة وهي بمعنى المنفعة والفائدة يصلح بها أو عليها أمر العباد . والمرسلة : المطلقة التي لم يقيدها الشارع باعتبار ، أو إلغاء ، أي لم يعتبرها ولم يلغها ، إذ سكتت عنها نصوصه فلم يوجد لها دليل في الشرع غير أنه يشترط لها ملائمتها لتصيرفات الشارع بحيث يوجد للمعنى المناسب في المصلحة المرسلة جنس اعتبره الشارع في الجملة من غير دليل معين وهو ( الاستدلال المرسل ) هذا وللمصلحة المرسلة أمثلة منها :

١- راجع الأعصار للشاطبي .

أولاً : تضمين الصناع ما ضاع عندهم من أمتعة الناس فإن هذا التضمين سكت عنه الشارع فلم تشهد له شواهده باعتبار ولا إلغاء بيد أن الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم قضوا بتضمين الصناع حتى قال على رضى الله عنه : لا يصلح الناس إلا ذاك . ووجه المصلحة فيه كما قال الشاطئي رحمه الله تعالى : إن الناس هم حاجة إلى الصناع . وهم يغيبون عن الامتناع في غالب الأحوال . والأغلب عليهم ترك الحفظ ، فلولم يثبت تضمينهم مع مسيس الحاجة إلى استعمالهم لأفضى ذلك إلى أحد أمرين إما ترك الاستصناع بالكلية وذلك شاق على الناس وإما أن يعملوا ولا يضمنون ذلك بدعواهم أهلاك والضياع فتضيع الأموال ، ويقل الاحتراز ، وتتطرق الخيانة ، فكانت المصلحة في التضمين ، وهو معنى قول على رضى الله عنه : لا يصلح الناس إلا ذاك .

ووجه الاستدلال بهذه القضية ان تضمين الصناع لم يره الشرع بإثباته وإنما يجراه ، ولا بإلغايه وعدم اعتباره ولما كان تضمين الصناع يحقق مصلحة عامة تزيد على مصلحتهم الخاصة أثبته الخلفاء ، وهذا التضمين ملائم لتصرفات الشارع في تقديم المصلحة العامة على الخاصة ، فقد نهى النبي عليه السلام أن يبيع حاضر لباد كما نهى عن تلقى الركبان ، وذلك كله من أجل ترجيح المصلحة العامة على المصلحة الفردية الخاصة .

ثانياً : جمع المصحف الشريف وكتاباته بعد ما كان مفرقاً غير مكتوب في كتاب واحد فقد جمع وكتب على عهد أبي بكر الصديق رضى الله عنه ، وأجمع الصحابة على ذلك فجمعه وكتاباته في كتاب واحد بعدما كان مفرقاً سورة وأحزاباً عند الصحابة من المصالح المرسلة ، إذ الشارع لم يأمر بجمعه وكتاباته ولا بعدم ذلك ، واقتضت مصلحة الأمة والدين كتاباته وجمعه في كتاب واحد ، فكتب وجع ، وكان ذلك ملائماً لصرفات الشارع في الأمر بكتابة الديون حتى لا تضيع بيانكار أو نسيان ، فالمحافظة على كتاب الله

وهو مصدر كمال الأمة وسعادتها أولى بالجمع والكتابة حتى لا يضيع بموت أو نسيان الحافظين من أفراد أمة الإسلام .

ثالثاً : ضرب المتهم عند من يرى ذلك من الفقهاء كمالك ومن وافقه من الأئمة رحهم الله أجمعين .

رابعاً : توظيف الإمام على الأغنياء أي سن ضرائب مالية يدفعونها لحاجة بيت المال لذلك فيها إذا فرغ بيت المال وعجز عن سد حاجة الجihad والدفاع عن الأمة وببلادها .

خامساً : العقوبة بالمال فيها لا حد فيه ولا نص عن الشارع في تغريمها .

سادساً : أخذ الكفاية من المال الحرام إذا لم يوجد الحال بالمرة .

سابعاً : قتل الجماعة بالواحد ؟

ثامناً : بيعة الإمام القاصر عن رتبة الاجتهاد والفتوى في علوم الشرع إذا خلا الزمان من توفر فيه هذه الصفة ، أوكذا الحال أيضاً في تولية القضاء حيث يقدم الأمثل فالأمثل ، ولا ترك الأمة فوضى فيكثر الشر وينتشر الفساد في البلاد . وهذه الأمثلة كلها ذكرها الشاطئي بتفصيل ونضيف إليها مثلها وهي :

١ - اتخاذ المحاريب في المساجد إذ لم يرد عن الشارع شاهد باعتبارها أو إل皋تها . فنظر السلف إلى أن ترك المسجد بلا علامات تدل على القبلة فيه يسبب حرجاً للمصلين بحيث كلما دخل المسجد غريب يريده الصلاة سأله عن القبلة فرأوا أن المصلحة تقتضي وجود علامات في المسجد تدل على القبلة فاتخذوا طافاً في جدار المسجد القبلي وسموه محاباً والملاثم في هذه المصلحة هو أن الشارع ورد بدفع الشقة ورفع الحرج .

٢ - بناء المنارات والمآذن العالية في المسجد لتدل على المسجد وتسمع صوت المؤذن من مسافات بعيدة .

٣ - رفع المنابر وإعلاؤها بكثرة درجها بحسب حاجة الناس إلى سماع صوت الخطيب إذا خطب .

- ٤ - اتخاذ مكبرات الصوت العادية والآلية للخطباء والمدرسين والوعاظ المرشدين لمصلحة إسماع الناس ما هم في حاجة إليه .
- ٥ - تدوين العلوم ووضع أصولها وقواعدها كعلم الحديث وأصوله ، والفقه وأصوله ، والنحو والصرف واللغة وما إلى ذلك من العلوم والمعارف .
- ٦ - اتخاذ الارجية الآلية لطحن الحب ، والمناخل لإزالة النخالة منه ، وأكله صافياً بعد ما كان يؤكل بنخالته .
- ٧ - ركوب القطارات والسيارات والطائرات والسفن .
- ٨ - اتخاذ المطابع الآلية لطباعة الكتب ونشرها بسرعة وبكميات كافية .

فهذه كلها وغيرها كثير من المصالح المرسلة التي لم تشهد لها شواهد الشرع «أى الكتاب والسنة والاجماع» بإلغاء أو اعتبار أى ( بإيجاب أو منع ) وهى ملائمة لتصرفات الشارع فى تقريره تقديم المنافع العامة على الخاصة ، ودفع الضرر بأخف الضررین ، وسد الذرائع ، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ، وليس هي من باب الابتداع في الدين في شيء ، وإن احتج بها أصحاب البدع على إثبات بدعهم وترويجها بين المسلمين . ومع الأسف فقد وقع في هذا الخطأ كثير من المسلمين فحسبوا أن البدعة كالمصلحة المرسلة ، وسبب وقوعهم في هذا الخطأ هو جهلهم بمعنى البدعة والسنة وعدم التفرقة بينها . ولذا تعين أن نكرر القول في بيان كل من البدعة والسنة اعذاراً وإنذاراً أو تذكيراً وتعليناً فنقول : إن السنة ما شرعه رسول الله ﷺ بإذن ربِّه عز وجل من اعتقاد أو قول أو عمل بقوله ﷺ أو فعله أو تقرير لتركية النفوس وتطهيرها وتهذيب الأخلاق وإصلاحها ليكمل الإنسان ويسعد في روحه وبدنه دنيا وأخرى ، وذلك لما تحمله السنة وهي من الوحي الإلهي من قوة التأثير على النفس في إصلاحها وتزكيتها .

أما البدعة فهى تشريع لم يأذن الله تعالى فيه : إذ هو من وضع الإنسان (غير النبي) واحتراعه ضاهى به الشَّرْع ، وقصد به التَّبَدُّل والتَّقْرِب إلى الله تعالى للحصول على رضاه عز وجل وحسن مثوبته تعالى ، وهو لا يتحقق شيئاً من ذلك لعدم صلاحيته وذلك خلوه من مادة التَّرْكِيَّة للنفس التي لا توجد في العبادة إلا إذا شرعها الله تعالى أو أذن بشرعها وسواء ما كان منها اعتقاداً أو قولًا أو عملاً ، ويشهد لهذا قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصَّحِّيح : « من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد » ، ومعنى رد : مردود على صاحبه : لا يقبل منه ولا يثاب عليه خلوه من قوة التأثير على النفس بالتركيّة والتطهير تلك القوّة التي لا توجد في العبادة إلا إذا كانت مما شرع الله تعالى لعباده .

ويقرر هذه الحقيقة ويؤكدها ما هو معلوم بالضرورة بين المسلمين من أن العبادة توصف بالصحة إذا استوفت شروطها ومقوماتها من أركان وواجبات وسنن وأداب وتوصف بالبطلان إذا لم تستوفها ، ومعنى صحتها : أنها تقبل ويثاب عليها فاعلما ، وذلك لما تحدثه في النفس من التركيّة والتطهير . ومعنى فسادها أنه لا اختلاها لم تشم المطلوب منها من التركيّة للنفس والتطهير لها . فلذا هي لاتقبل ولا يثاب عليها فاعلما . وأمر آخر يجب إدراكه وتفهمه وهو أن العبادة سواء ثبتت بالكتاب أو السنة لا تشم المطلوب منها من الحسنات إلا إذا أديت أداء صحيحاً يوافق أداء الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لها وذلك بمراعات أربع حيالات وهي الكمية والكيفية والزمان والمكان فمتى اختلت واحدة وصفت العبادة بالبطلان ولنضرب لذلك مثلاً . الصلاة فإنها لو زيد في عدد ركعاتها أو نقص منها من غير سهو أو نسيان بطلت ، وذلك لاختلال كميتها المقدرة لها ، كما أنها لو اختلت هيئة أدائها بأن قدم فيها السجدة على الركوع ، أو قراءة الفاتحة على تكبيرة الإحرام لبطلت كذلك ما لم يكن في ذلك سهو ، كما ولو أنها أدita في غير وقتها المعين لها ، أو في غير المكان اللائق بها لبطلت كذلك .

وهذا رمضان لو قدم صومه أو أخر عن شهره المعين له يقول الله تعالى شهر رمضان . لما صح الصوم بحال . ومثله الحج لوقف الحجاج بغير المكان المحدد له وهو عرفات ، وغير الزمان المعين للوقوف فيه وهو تاسع شهر الحجة لما صح أبداً ولو طاف الناس بغير الكعبة أو بين غير الصفا والمروة لما كفاهم ذلك ولا صح منهم أبداً .

وبهذا يتبيّن أن الفرق بين السنة والبدعة يتمثّل فيما يلي : السنة : شرع الله تعالى الوارد على لسان رسوله محمد ﷺ . والبدعة : شرع الإنسان بتزيين الشيطان . السنة عبادة يراعي في أدائها أن تكون موافقة لأداء رسول الله ﷺ لها من أجل أن تثمر الحسنات لتركية النفس وتطهيرها . والبدعة : اقتراء على الله ورسوله واقتنيات في الدين فلذا هي لا يعتمد في أدائها كى تثمر الحسنات على كمية ولا كيفية ولا زمان ولا مكان . ونتائجها دائمًا ظلمة السيئات ، وتلوّث النفس وتخيّبها . وهذا كانت السنة هدى ، والبدعة ضلاله .

---

## صور من البدع كبيرة وصغرى

ويحسن هنا ذكر طائفة من البدع تعلقها بها ، وتحذيراً منها رجاء أن يتتجنبها المسلم ويبتعد عنها .

### (أ) البدع الواردة في المعتقدات

- ١ - نفي القدر وإنكار علم الله تعالى بالجزئيات الكونية .
- ٢ - تأويل صفات الله تعالى وتعطيلها بإنكار معناها وعدم وصف الرحمن عز وجل بها وصفاً يليق بذاته جل وعلا .
- ٣ - إنكار عذاب القبر ونعمته وسؤال الملائكة لصاحبه .
- ٤ - تكفير أصحاب رسول الله ﷺ والطعن فيهم وانتقاد بعضهم وذمهم .
- ٥ - اعتقاد أن الأولياء يعلمون الغيب ، وإن منهم من يفضل الأنبياء .
- ٦ - اعتقاد وجود ديوان للصالحين يجتمعون فيه لتقرير أحداث العالم وجريات الحياة . بالإعطاء والمنع والتولية والعزل . وإلى غير ذلك من التصرف في الكون .
- ٧ - اعتقاد أن أرواح الأولياء تتصرف بعد موتها بعض التصرف بأن تقضي حاجة من زارهم في قبورهم مستشفعاً متولاً بهم .
- ٨ - النذر للأولياء والذبح على أرواحهم عند أضرحتهم وقبورهم .
- ٩ - دعاء الأولياء والاستغاثة بهم ، والعكوف على قبورهم ونقل المرضى إليهم طلباً للشفاء لهم منهم وب بواسطتهم .  
فهذه تسع بدعة في الاعتقاد كلها مكفرة ومفسدة لصاحبها ، تحب التوبة الفورية منها ، ومن أصر عليها أو على واحد منها ومات على ذلك فقد مات على الكفر والفسق والعياذ بالله تعالى .
- ١٠ - إقامة الموالد مطلقاً .

(ب) البدع الواردة في العبادات :  
«فِي الطهارة» :

- ١ - إنكار المسح على الخفين وهي بدعة مفسقة .
  - ٢ - الاكتفاء بمسح الرجلين دون غسلهما مع عدم وجود خف أو أي ساتر لها هذه بدعة مفسقة .
  - ٣ - مسح الرقبة في الوضوء .
  - ٤ - الارساف في الماء .
  - ٥ - الدعاء مع غسل كل عضو من أعضاء الوضوء .
  - ٦ - استقبال القبلة بالوضوء وتحري ذلك وقصده .
- «في الصلاة»
- ١ - عدم رفع اليدين حذو المنكبين عند تكبيرة الاحرام .
  - ٢ - عدم الطمأنينة في الركوع والسجود والقيام ( بدعة مفسقة ) .
  - ٣ - الجهر بتكبير الانتقال والتسميع والتlimid لغير الإمام .
  - ٤ - المصادفة بعد السلام من الصلاة .
  - ٥ - الذكر والدعاء جماعة جهراً بعد الصلاة .
- «في الجنائز»

- ١ - وضع الميت على الأرض واستشهاد الناس عليه بقول أحدهم ماذا شهدون على أخيكم ؟
- ٢ - رفع الأصوات بلا إله الله محمد رسول الله عند حمل الجنائز وكذا كلمة «وحده» .
- ٣ - قراءة البردة أو الهمزية أمام الجنائز .
- ٤ - قراءة القرآن جماعة على الميت في المقبرة .
- ٥ - قراءة القرآن في منزل الميت واطعام الطعام وما يسمى بعشاء القبر ليلة الموت أو في ثالث ليلة أو سادس ليلة أو ليلة الأربعين .

- ٦ - البناء على القبور ووضع صورة الميت عليه ، أو وضع الزهور فوقه (هذه بدعة مفسقة) .
- ٧ - سكتة حداد على أرواح الشهداء (هذه بدعة مفسقة) .
- ٨ - زيارة النساء للقبور وتجمعهن هنالك للبكاء والضحك والغيبة وعرض الزينة وحتى البيع والشراء (هذه بدعة مفسقة) .
- (ج) البدع الواردة في المعاملات :
- « في الحكم »
- ١ - وضع قانون للزجر فيها وضع له الشارع حدًّا من حدوده كحد القذف والزنى والسرقة ، وشرب الخمر والقتل (هذه بدعة مكفرة أو مفسقة) .
- ٢ - ترك جبائية الزكاة من وجبت عليهم في أموالهم من المسلمين (هذه بدعة مكفرة أو مفسقة) .
- ٣ - إدناء الفساق وإسناد مهام الدولة إليهم ، وإبعاد أهل العدل والصلاح وإقصاؤهم عن شؤون الحكم « هذه بدعة مفسقة » .
- ٤ - تقضية المرأة وإسناد وظيفة إليها من شأنها أن تجعلها تختلط بالأجانب وتخلو بهم « هذه بدعة مفسقة » .
- ٥ - ضرب الضرائب الفادحة على المسلمين من غير ضرورة قصوى توجب ذلك « هذه بدعة مفسقة » .
- ٦ - مشاركة الدولة في تركة الميت بأخذ نسبة معينة مع وجود ورثة من ذوي الفروض والعصبة « بدعة مفسقة » .

#### « في التجارة »

- ١ بيع المحرمات كالصور والتماثيل والمسكرات والمخدرات وملابس الخلاعة والشعور الصناعية « لبروك » (هذه بدعة مفسقة) .

- ٢ - بيع السلعة قبل تملكها بشراء ونحوه « بدعة مفسقة »
- ٣ - بيع العينة <sup>(١)</sup> « بدعة مفسقة »
- ٤ - بيع أواني الفضة والذهب في بلاد المسلمين للMuslimين

### « في المطاعم والمشارب والملابس »

- ١ - الأكل والشرب بالشمال .
- ٢ - الاتكاء في الأكل .
- ٣ - تلوين الطعام والشراب والإكثار منه ومن وجباته .
- ٤ - أكل الرجال والنساء في الشوارع والأسواق وهم يمشون .
- ٥ - الاختلاط في الأكل والشرب نساء ورجالاً وليسوا بمحارم بعضهم بعضًا .

### « في الملابس »

- ١ - لبس القبعة « البرنيطه » الخاصة بالكافرين هذه بدعة مفسقة إذا صاحبها الرغبة في التشبه بالكافار ، والعياذ بالله تعالى .
- ٢ - لبس الرجال خواتم الذهب ، واتخاذ بعضهم سلسلة من ذهب في عنقه تشبهها بالمخثعين من اليهود والنصارى ( هذه بدعة مفسقة ) .
- ٣ - لبس المرأة الرقيق من الثياب الذي يصف أو يشف عن بشرتها الناظرها من غير محارمها .
- ٤ - كشف المرأة غير القاعد عن وجهها ومشيها في الشوارع والطرقات والأسواق بين الرجال الأجانب ( هذه بدعة مفسقة )

(١) هو بيع السلعة دينا إلى أجل نم شراوها نقداً من باعها بأقل من ثمنها الذي باعها به .

٥ - لبس الرجال أو المرأة ما يختص به الكفار أو الفساق والفحار « بدعة مفسقة » .

هذه بعض البدع التي حضرتني وأنا أعد هذه الكلمة عن البدعة وأثارها ، وغيرها كثير ، وفي مجالات أخرى غير ما ذكرت .  
والأحظ هنا أن بعضها مما ورد النص بالنفي عنه ، وذكرته مع البدع الحقيقة والإضافية وإن لم يكن بدعة حقيقة تطبق عليه شروط البدعة ، لأنه لم يكن موجوداً أو شائعاً منتشرًا في صدر الأمة الصالحة فأشبه المحدثات من البدعة المحرمة والمردودة ، التي يجب التحذير منها بعد إنكارها ، والبعد عنها .

إذا المقصود من كتابة هذه الكلمة هو التعليم والتحذير والسؤال الآن :  
هو كيف الخلاص من هذه البدع ، والمنكرات ، وما طريق النجاة من آثارها السيئة التي قعدت بالفرد والأمة عن الكمال والإسعاد حتى أصبح أكثر المسلمين يعيشون بغير هداية ، وكأنهم محرومون من التشريع الإلهي بالمرة ، والكتاب والسنّة بين أيديهم ، حتى لقد صدق عليهم قول الشاعر :

كالعيسى في البداء يقتلها الظما  
والماء فوق ظهورها محمل

## طريق الخلاص من البدع

إن الطريق الوحيد للخلاص من البدع وأثارها السيئة هو الاعتصام بالكتاب والسنّة اعتقاداً وعلمًا وعملاً غير أن دون ذلك من الحوائل المانعة ، والصعوبات المعرضة ما يجعل الاعتصام بالكتاب والسنّة غير سهل ولا ميسور . ولطالما دعا العلماء إلى ذلك ، وصاح الوعاظ والمرشدون في أمّة الإسلام يطالبونها بالاعتصام بالكتاب والسنّة لتخرج من مختها وتنجو من هلكتها وقتتها ، والأمّة لاصقة في أحوال المادة وأوضارها ثقيلة السمع ، ضعيفة الرؤية قليلة التفكير ، بطيئة الحركة مثقلة بأوزارها ، مكبلة بعاداتها ، مرهونة بذنوبها ، فأنى لها أن تنطلق وتفكر ، وتعتقد وتعلم فتخلص من وهدتها وتنجو من ورطتها ، وما حل بها ؟

وإن كان هناك سبيل لخلاصها فهو في الأخذ بالخطبة التالية لا غير .  
والخطبة هي : عبارة عن صدق في الرغبة في الخلاص والعز على تحقيق ذلك ، أو بآى جهد كان ، أو ثمن كلف ثم الشروع في العمل أن يجتمع أهل كل قرية أو حى في مسجدهم الجامع الكبير الذى يتسع لكل أفرادهم رجالاً ونساء بعد صلاة المغرب من كل يوم وعلى طوال العام لا يختلف منهم أحد إلا ذو عذر شرعى مقبول ، وذلك لتلقى العلم والمعرفة من الكتاب والسنّة والتطبيق العملى الصادق لكل ما يتعلمونه ويعرفونه من العقائد والعبادات والأداب والأخلاق .

هذا هو الطريق الوحيد الذى يمكن للمسلمين بواسطته أن يعتصموا بالكتاب والسنّة . فينجوا من هلكتهم ويكملوا ويسعدوا في الدنيا والآخرة .

**اللهم حق لهم ذلك وأعنهم عليه**

**سلام على المرسلين ، والحمد لله رب العالمين**

## حـرمة الابـداع فـي الـديـن

| الـمـصـوـع | الـمـقـدـمـه |                                          |
|------------|--------------|------------------------------------------|
| ٣          |              |                                          |
| ٧          |              | حـكم الابـداع فـي الـديـن                |
| ٧          |              | إـنـكـار الـبـدـعـة                      |
| ٩          |              | الـبـدـعـة نـوـعـان                      |
| ١٠         |              | الـبـدـعـة الـمـكـفـرـة                  |
| ١١         |              | الـبـدـعـة الـمـفـسـقـة                  |
| ١٣         |              | وـجـوب مـعـارـبـة الـبـدـع               |
| ١٥         |              | أـسـبـاب الـابـداع                       |
| ١٦         |              | الـمـصـالـح الـمـرـسـلـة                 |
| ٢٣         |              | صـورـمـن الـبـدـعـ كـبـيرـها وـصـغـيرـها |
| ٢٨         |              | طـرـيقـخـلـاـصـمـن الـبـدـعـ             |



الرسالة الرابعة عشر  
اللقطات فيما ظهر للساعة من علامات



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بَيْنَ يَدِي الرَّسَالَتَيْنِ :

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ ، وَالْاسْتِعْانَةُ بِهِ ، وَالرَّهْبَةُ مِنْهُ ، وَالرَّغْبَةُ إِلَيْهِ . أُرْسِلَ رَسُولُهُ مُحَمَّداً بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ وَذَلِكَ بَيْنَ يَدِي السَّاعَةِ عِلْمَهُ مِنْ عِلْمِ  
الْغَيْبِ مَا أَثْبَتَ بِهِ نَبَوَتْهُ . وَقَرَرَ بِهِ رَسَالَتُهُ . فَقَامَتْ لَهُ بِذَلِكَ الْحَاجَةُ ،  
وَظَهَرَتْ بِهِ لِلنَّاسِ الْمُحْجَّةُ ، فَمَنْ سَلَكَهَا اهْتَدَى ، وَمَنْ تَنَكَّبَهَا ضَلَّ  
وَغَوَى ، وَالْمَهْتَدِيُّ لَا يَضُرُّهُ مِنْ ضَلَّ ، وَالضَّالُّ لَا يَنْفَعُهُ مِنْ اهْتَدَى .  
وَبَعْدَ : إِنَّ مَا حَدَثَ مِنْ عَجَائِبِ الصَّنَائِعِ وَالْمُخْتَرَعَاتِ فِي الْقَرْنِ  
الْمُنْصَرِمِ الرَّابِعِ عَشَرَ قَدْ أَحْدَثَ فِي نُفُوسِ كَثِيرٍ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ تَسْأُلَاتٍ شَتَّى :  
هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَعْلَمُ بِهَذِهِ الْمُخْتَرَعَاتِ الْعَجِيْبَةِ ؟ وَهَلْ أَخْبَرَ أَصْحَابَهُ  
بِشَئِءٍ مِنْهَا ؟ وَهَلْ الْأَصْحَابُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ حَدَثُوا بِهَا أَخْبَرُهُمْ بِهِ نَبِيُّهُمْ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ وَكَيْفَ كَانَ فَهْمُهُمْ أَوْ تَصْوِرُهُمْ لِذَلِكَ ، وَهُوَ بِالنِّسْبَةِ إِلَيْهِمْ وَإِلَى أَهْلِ  
زَمَانِهِمْ مِنْ مَدْرَكَاتِ مَا وَرَاءِ الْعُقْلِ ؟

وقد صح عن غير واحد منهم رضى الله عنهم أن النبي ﷺ أخبر في عدة مجالس وفي مناسبات شتى بما هو كائن إلى يوم القيمة ، فقد روى مسلم وكذا الإمام أحمد عن أبي زيد الأنصاري رضى الله عنه أنه قال « صلى بنا رسول الله ﷺ صلاة الصبح ، ثم صعد المنبر فخطبنا حتى حضرت صلاة الظهر ، ثم نزل فصل الظهر ، ثم صعد المنبر فخطبنا حتى حضرت صلاة العصر ، ثم نزل فصل العصر ، ثم صعد المنبر فخطبنا حتى غابت الشمس ، فحدثنا بما كان وبما هو كائن فأعلمينا أحفظنا » .

كما روى البخاري رحمة الله تعالى وغير واحد من أصحاب السنن والمسانيد عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه أنه قال : « خطبنا رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خطبة ماترك فيها شيئاً إلى قيام الساعة إلا ذكره ، علمه من علمه وجهله من جهله إن كنت لأرى الشيء قد نسيته فأراه فأذكره كما يذكر الرجل وجه الرجل إذا غاب عنه ، ثم إذا رأه عرفه » .

وكما روى أيضاً أَحْمَدُ فِي الْمُسْنَدِ عَنْ الْمَغْفِرَةِ بْنِ شَعْبَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَقَاماً فَأَخْبَرَنَا بِهَا يَكُونُ فِي أُمَّتِهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَعَاهَ مِنْ وَعَاهَ وَنَسِيهِ مِنْ نَسِيهِ . حَتَّى قَالَ أَبُو ذِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي رِوَايَةِ أَحْمَدَ رَحْمَهُ اللَّهُ « لَقَدْ تَرَكَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَمَا يَحْرُكُ طَائِرٌ جَنَاحِيهِ فِي السَّمَاءِ إِلَّا ذَكَرَ لَنَا مِنْهُ عَلَيْهِ ». .

هذا وما أخبر به الرسول ﷺ أصحابه من تلك الغيوب هو كائن لامحالة ، وهو في جملته أشراط للساعة ، وعلامات على قرب مجئها .  
وهو نوعان : أخبارُ فتن ، وهذا النوع قد عُنى به رجالات السلف حفظاً وإتقاناً ، وكتابةً وتدويناً ، طلباً للوقاية من شر تلك الفتنة الواقعة لا محالة .

ونوعُ أخبار عجائب تحدث في الكون قبل قيام الساعة . وتكون آياتها ، ودلائل على قرب مجيتها ، وهذا النوع هو الذي كان يتلقاه الرواة له

من سلف الأمة بمجرد الإيمان به ، والتسليم للرسول ﷺ فيما يخبر به ، لأنه كما قدمنا أشبه بما هو من وراء العقل .

وكأنهم كانوا يقولون إزاءه : مثل هذا يُترك لزمانه الذي يظهر فيه ، ومن ثم فقط يعلم تأويله على حقيقته . ومن ذلك هذه العجائب من مخترعات التقنية الحديثة التي أدهشت العقول ، وحيرت فهوم <sup>(١)</sup> الناس وأعانت أذهانهم ، إذ جعلها لو حدث به أكثر الناس من عرب وعجم قبل وقوعه لأنكروه وكذبوا به ، وعدوا وجوده ضرباً من المحال الذي لا يمكن أن يقع مثله في هذا الوجود .

وإن كان المؤمنون يؤمنون بنظائره في الدار الآخرة ، وذلك كالطيران في الجنة ، ورؤيه البعيد ، وسماع قوله على بعد بلا وساطة ، وكالاستارة بلا نار ولا ضوء شمس ولا نور قمر أو كوكب ، وما إلى ذلك مما جاء في الكتاب والسنة ذكره وبيانه من نعيم الجنة وعجب ما فيها .

وهذا النوع الأخير هو الذي أردنا استعراض بعض الآثار الواردة فيه ، وذلك لغرضين :

الاول : التدليل به على صدق النبوة المحمدية التي تردد غير المسلمين في صحتها بل وكذبوا بها وأنكروا سفهها وجهلاً فضلوا وشقوا .

والثانى : بيان أن النبي ﷺ قد حدث بها فعلًا وأخبر أصحابه بوقوعها ولكن بعبارات وإشارات بعضها قريب جداً من صورة المخبر به ، وببعضها بعيد شيئاً ما ، ولكنه ينطبق على المخبر به كما هو ، غير أن الفهم الحقيقي لما أخبر به ﷺ من تلك المخترعات العجيبة لا يُفهم على حقيقته إلا عند ظهوره في وقته المحدد له . وعلى سبيل المثال إخباره ﷺ في حديث أحد عن السيارات في الوقت الذي لم تكن في العالم سيارة قط ، ولم يكن للناس من المراكب البرية سوى الخيل والبغال والحمير أو العربة يجرها حصان أو بغل أو حمار . في ذلك الوقت يقول ﷺ : سيكون من أمتي رجال يركبون

(١) الفهم جمع فهم وهو إدراك الشيء وتصوره .

على السروج كأشباء الرجال ينزلون بها على أبواب المساجد نساؤهم كاسيات عاريات على رؤوسهن كأسنمة البخت<sup>(١)</sup> العجاف ، العنوهن فإنهن ملعونات .

فقوله ﷺ يركبون على السروج كأشباء الرجال ينزلون بها على أبواب المساجد . كان عند الإخبار به إشارة إلى مركوب سيحدث فعلاً في آخر الزمان . غير أن تصوره فضلاً عن إدراكه كان من الصعوبة بمكان . فآمن من سمعه ، ولم يهتم به لعدم الفائدة من البحث عن حقيقته ، فترك للزمان يكشف عن كنهه ، ويظهر حقيقته ، ومضت القرون فظهرت السيارة مقاعدها تشبه سروج الخيل حقاً ، وهيكل بنائها يشبه حال الإبل وهي الهوادج توضع على ظهور الإبل يركب عليها النساء لأنها ساترة ومرحة . وزاد الأمر وضوحاً قوله ﷺ ينزلون بها على أبواب المساجد ، وذلك لنظرافتها وعدم تلوث ساحات المساجد بها بخلاف البهائم فإنها تروث وتبول ، فلم يكونوا يدنونها من المساجد ، وإنما يربطونها بالاصطبلات بعيداً عن ساحات المساجد وأبوابها .

ففي هذا الحديث إخبار بمركوب لم يكن فكان ، وإن كان داخلاً في قول الله تعالى : ﴿ وَيَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ بعد قوله عز وجل : ﴿ وَالْخَيْلُ وَالْبَغَالُ وَالْحَمِيرُ لَتَرْكِبُوهَا وَزِينَةٌ ﴾ فإن الحديث قد صور هذا المركوب المجهول لنا بصورة انتبعت تماماً على السيارات ، فكان ذلك على أعلام النبوة المحمدية وشرطها من أشراط الساعة .

هذا وسنستعرض ما يمكننا من المخترعات الحديثة ، فنذكر كل مخترع على حدةٍ ونذكر دليله من الحديث النبوي الشريف مبينين وجه الاستدلال به على المخترع المعروف أمامنا من كثير من المخترعات الحديثة التي بهرت عقول الناس . وهذا أوان ذكر ذلك فبسم الله نقول :

(١) البخت نوع من أنواع الإبل .

## المذيع (الراديو) :

إن المذيع وهو آلة إذاعة الأخبار والأحاديث وبثها ونشرها في الآفاق البعيدة وهو بلغة الفرنجة (الراديو) يعتبر من مخترعات العصر الحاضر إذ لم يتجاوز عمره الآن الشهانية العقود أى ثمانين سنة . وهو عند التأمل أujeوبة من الأعاجيب إذ ما كان يعقل عند كل البشر أن المرء يتكلم أو يتحدث في مكان ما وينتقل صوته المحدود إلى بلاد بعيدة كل البعد ، وديار مختلفة كل الاختلاف ، وإلى أماكن خفية كل الخفاء .

فالذيع يذيع من عاصمة الانكليز (لندن) من محطة معينة فيذيع صوته وينتشر حتى يبلغ شمال أفريقيا وغربها وشرقها ووسط آسيا وغربها وشرق أوروبا وغربها على حد سواء ويدخل الصوت كل بيت ويُسمع في كل حجرة منها خفيت وضاقت أو اتسعت ، متى وجدت آلة التقاط الصوت وهي . المذيع (الراديو) إن هذا لحق معجب ومدهش وما كان الحديث عنه يستساغ أو يقبل بحال . ولو أخبر به إنسان غير الرسول صلى الله عليه وسلم الواجب تصدقه لما وجد من يصدقه في دنيا الناس أبداً .

**والسؤال الآن هو :** هل أخبر الرسول ﷺ بما يدل على هذه الآلة وأنها ستوجد في آخر الزمان ، وقد علمنا أنه ﷺ قد حدث أصحابه بما هو كائن إلى يوم القيمة ؟ .

**والجواب :** نعم أشار إلى ذلك إشارة واضحة في رواية الدارمي التالية . وبالتأمل يرى القارئ أنها إشارة أفصح من عبارة في دلالتها على آلة المذيع العجيبة . أخرج الدارمي في مسنده وأبو نعيم في حليته عن أبي الزاهري يرفعه أن النبي ﷺ قال : إن الله تعالى قال : « أبى العلم في آخر الزمان حتى يعلمه الرجل والمرأة والعبد والحر والصغير والكبير فإذا فعلت ذلك أخذتم بمحني عليهم » . وجده الاستدلال بهذا الحديث على المذيع

فـ قـوـلـهـ تـعـالـى : أـبـثـ الـعـلـمـ فـ آخـرـ الزـمـانـ حـتـىـ يـعـلـمـ الرـجـلـ وـالـمـرأـةـ الخـ ..  
 فإن بـثـ الـعـلـمـ الذـىـ هوـ نـشـرـهـ حـتـىـ يـعـمـ مـنـ ذـكـرـ يـحـتـاجـ إـلـىـ آلـةـ وـكـوـنـ آلـةـ  
 عـلـمـاءـ يـعـلـمـونـ النـاسـ لـاـيـصـحـ مـنـ وـجـهـيـنـ الـأـوـلـ : أـنـ الـعـلـمـاءـ لـاـيمـكـنـهـمـ  
 ذـلـكـ ، إـذـ نـشـرـ الـعـلـمـ بـالـصـورـةـ التـىـ ذـكـرـتـ فـ الـخـبـرـ لـاـيـتـأـتـىـ لـلـعـلـمـاءـ بـحـالـ  
 إـلـاـ إـذـ جـمـعـ لـهـمـ كـلـ النـاسـ مـنـ رـجـالـ وـنـسـاءـ وـأـحـرـارـ وـعـبـيدـ وـصـغـارـ وـكـبـارـ ،  
 وـهـذـاـ مـتـعـذـرـ فـ الـعـادـةـ فـكـيـفـ يـكـوـنـ مـرـادـاـ فـ الـحـدـيـثـ ؟ـ وـالـثـانـىـ : أـنـ اللهـ  
 تـعـالـىـ قـالـ فـإـذـاـ فـعـلـتـ ذـلـكـ بـهـمـ أـخـذـهـمـ بـحـقـىـ عـلـيـهـمـ .ـ وـلـازـمـ هـذـاـ أـنـهـ لـمـ  
 يـعـمـلـوـاـ بـالـعـلـمـ الذـىـ عـلـمـوـهـ ،ـ وـهـذـاـ دـلـيلـ عـلـىـ أـنـهـمـ لـمـ يـتـلـقـوـهـ مـنـ اـفـواـهـ عـلـمـاءـ  
 مشـافـهـةـ وـلـذـاـ لـمـ يـتـأـثـرـوـاـ بـهـ فـلـمـ يـعـمـلـوـاـ فـاـسـتـوـجـوـاـ العـذـابـ فـأـخـذـوـاـ بـهـ .ـ  
 وـحـينـذـ لـمـ يـبـقـ مـنـ وـاسـطـةـ لـبـثـ الـعـلـمـ وـنـشـرـهـ بـالـصـورـةـ المـذـكـورـةـ مـعـ عـدـمـ  
 الـعـلـمـ بـهـ حـتـىـ يـؤـاخـذـ النـاسـ بـهـ إـلـاـ أـنـ يـكـوـنـ آلـهـ المـذـيـاعـ إـذـ هـىـ التـىـ دـخـلـتـ  
 عـلـىـ النـاسـ بـيـوـتـهـمـ وـغـشـيـتـ مـجـالـسـهـمـ وـصـاحـبـتـهـمـ فـ حلـهـمـ وـتـرـحـاـلـهـمـ  
 وـإـقـامـتـهـمـ وـأـسـفـارـهـمـ .ـ وـبـوـاسـطـتـهـاـ عـمـتـ الـثـقـافـةـ الـيـوـمـ الـبـوـادـيـ وـالـحـوـاصـرـ ،ـ  
 فـسـمـعـ الـقـرـآنـ مـرـتـلـاـ مـجـودـاـ وـالـسـنـةـ مـوـضـحـةـ مـفـسـرـةـ وـالـشـرـيـعـةـ مـفـصـلـةـ مـبـيـّـنـةـ ،ـ  
 وـذـلـكـ بـوـاسـطـةـ الـأـحـادـيـثـ الـإـذـاعـيـةـ الـمـخـلـفـةـ الـمـتـنـوـعـةـ .ـ وـالـتـىـ بـثـ طـوـالـ  
 الـسـنـةـ مـنـ آـلـافـ الـمـحـطـاتـ فـ الـعـالـمـ حـتـىـ لـمـ يـبـقـ مـنـ لـمـ يـعـرـفـ عـنـ اللهـ تـعـالـىـ  
 وـرـسـولـهـ وـدـيـنـهـ .ـ وـهـذـاـ أـصـبـحـ مـنـ غـيرـ الـمـشـكـوـكـ فـيـهـ أـنـ النـبـىـ ﷺـ قـدـ أـخـبـرـ  
 بـاـخـتـرـاعـ آـلـهـ الرـادـيوـ وـقـعـ مـاـ أـخـبـرـ بـهـ كـمـاـ هـوـ .ـ وـهـذـاـ تـأـكـدـ لـكـلـ ذـيـ عـقـلـ سـلـيمـ  
 أـنـ حـمـدـاـ رـسـولـ اللهـ صـدـقاـ وـحـقـاـ ،ـ وـأـنـ النـجـاةـ كـلـ النـجـاةـ فـيـ الإـيمـانـ بـهـ  
 وـاتـبـاعـ مـاجـاءـ بـهـ مـنـ الـدـيـنـ الـحـقـ ،ـ وـأـنـ الـخـسـرـانـ فـيـ الـكـفـرـ بـهـ وـعـدـمـ مـتـابـعـتـهـ  
 عـلـىـ مـاـ جـاءـ بـهـ مـنـ الـدـيـنـ الـحـقـ ،ـ وـهـوـ الـإـسـلـامـ .ـ

## ٢ - المراكب الحديثة

إن السكك الحديدية والسيارات والطائرات مراكب حديثة لم تكن عرفت قبل مائة سنة من عمر الدنيا الطويل ، وهى حقاً من ثمرات التقنية العصرية ، ولم يكن منها على عهد رسول الله ﷺ شيء يذكر في دنيا الناس قط إذ لم يزد عمر هذه المراكب الحديثة على قرن ونصف من الزمن . ومع هذا فقد وردت الإشارة إلى جودها مستقبلاً في كل من الكتاب والسنة قال تعالى من سورة النحل : ﴿ والخيول والبغال والحمير لتركبواها وزينة ويخلق ما لا تعلمون ﴾ فقد يدخل في قوله ويخلق ما لا تعلمون سائر المراكب الحديثة ما وجد منها ، وما قد يوجد غداً إن طالت بالناس الحياة . بل القرآن دل على نوع خاص من الطائرات وهو ما يعرف بحاملات القذائف من النفاثات الحربية ، وذلك في قوله تعالى : ﴿ وأرسل عليهم طيراً أبابيل ترميهم بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول ﴾ ففي هذه الآية من سورة الفيل تصوير رائع للطائرات النفاثة من حاملات القذائف وهي تقذف بها على تجمعات الجيوش المعادية فتحليها إلى شبه زرع رعته الماشية فحطمتها تحطيمًا . وقال رسول الله ﷺ في رواية أحمد : « سيكون في آخر أمتي رجال يركبون على السروج كالأشاه الرحال ينزلون بها على أبواب المساجد نساؤهم كاسييات عاريات على رؤوسهن كأسنة البخت العجاف العنوان فينهن ملعونات » .

وهذا الحديث الصحيح قطعى الدلالة على وجود السيارات في آخر الزمان ، وذلك أن مقاعد السيارات كسروج الخيل بلا فرق بينها ، وأن هيكل السيارات شبيهة بالهواجر التي توضع على ظهور الجمال ليركبها النساء فتسתרن وتقيهن الحر والبرد وهي المعبر عنها في الحديث بالرجال جمع رحل وهو ما يحمل على البعير .

وقال عليه السلام في رواية أحمد وغيره : « لا تقوم الساعة حتى تظهر الفتن ، ويكثر الكذب وتقرب الأسواق ويتقارب الزمان وتتطوى الأرض » الحديث . فتقرب الزمان وطى الأرض لم يكن لها وجه صحيح يفسران به إلا وجود مركوب سريع - وهو الطائرات - يصل به المرء من البلاد البعيدة في أقرب وقت ، إن ما كان يقطعه المسافر من مسافة في شهر يقطعه اليوم بالطائرة في ساعة ، وما كان يقطعه في نصف سنة يقطعه اليوم بالطائرة في خمس ساعات ، وما كان يقطعه في سنة يقطعه الآن بالطائرة في يوم فقط فكأن الزمان قد تقارب أجزاؤه ، والأرض قد طويت في بعضها . وهذا مدلول الحديث النبوى الشريف فكان آية صدقه عليه . وكان شرطا من أشرطة الساعة قد وجد .

وقال عليه السلام في رواية مسلم . وهو يصف الدجال « قلنا يا رسول الله وما إسراعه في الأرض ؟ قال : كالسحاب استدبرته الريح ». فالسرعة التي تكن الأعور الدجال من الطواف بمدن العالم وقراه مدة لا تزيد على سنة ونصف كما ورد بذلك الحديث لا تكون إلا على مثل هذه الطائرات ، لاسيما وأن وصف الرسول عليه السلام له بأنه كالسحاب استدبرته الريح ينطبق تماما على سرعة الطائرات وكيفية طيرتها في الهواء فهذا الخبر الصحيح دال على وجود الطائرات ولم تكن فهو كذلك علم من أعلام النبوة المحمدية . وشرط من أشرطة الساعة .

وقال عليه الصلاة والسلام في رواية الطبراني عن ابن مسعود رضي الله عنه : « لا تقوم الساعة حتى لا تنتفع ذات قرن جاءه <sup>(١)</sup> ، وحتى يبعث الغلام الشيخ <sup>(٢)</sup> بريداً بين الأفقيين ، وحتى يبلغ التاجر بين الأفقيين فلا يجد ربحاً ». ففى هذا الحديث زيادة على دلالته على وجود الطائرات إذ قطع المسافة بين الأفقيين الشرقي والغربي لا تكون قطعاً إلا على مركوب

(١) الجمأة التي لا قرون لها .

(٢) بريداً يحمل له رسائله ، وما يزيد إيمانه إلى رئيس دولة من الدول .

**مثل الطائرات . فإن فيه من أعلام النبوة وأشراط الساعة ما يلي :**

١ - القضاء على الغارات التي كانت تشنها العصابات المجرمة على المدن والقرى من الوقت إلى الوقت فيسلبون وينهبون ويغرون . فقد تم القضاء على مثل هذا النوع من الإجرام بالأنظمة الحديثة بقوى الأمن ورجال الشرطة ، وما زودوا به من الآلات الحديثة التي تساعده على اكتشاف هذه العصابات ومحاصرتها والقضاء عليها ، وهذا ما أشار إليه الحديث في الجملة الأولى منه : « حتى لا تنطح ذات قرن جاء » .

٢ - وجد حكام حديث الأستان من الشبان يستخدمون كبار السن من المشايخ في مهام الحكم فيسافرون في مهامهم بالطائرات بين الأفاق . كما هو واقع اليوم دل على هذا قوله : « حتى يبعث الغلام الشيخ بريداً بين الأفقيين » كما يتصور في استخدام رؤساء المؤسسات من الأحداث الشيخ الكبار ويرسلونهم في حوائجهم مسافات بعيدة ولا يستحيون أو ينجلون من استخدام الكبير السن الذي يستحق منه الله تعالى فلا يعذبه يوم القيمة .

٣ - قلة الربح في كثير من التحارات وذلك لوجود المواصلات السريعة والإخباريات الحديثة فتقاربت بذلك الأسواق وقل الربح في كثير من التحارات أما في الزمن الأول فكان من ينقل بضاعة من إقليم إلى آخر يتاجر فيها ربحه مؤكد تماماً لفراغ الأسواق من أجل المشقة التي تحصل لمن يسافر من إقليم إلى آخر ولانعدام المواصلات الحديثة . وأخيراً فهذه الأخبار أكدت صحة ما أخبر به الرسول ﷺ من وجود الطائرات والسيارات والسكك الحديدية في آخر الزمان . وبذلك تقرر نبوة محمد ﷺ وظهرت أشراط الساعة فهل من تائب ؟؟ .

### ٣ - الهاتف السلكي واللاسلكي والتلغراف والتلكس

إن هذه الآلة الموصلة للصوت إلى أبعد الأفاق هي من أتفع الآلات وبها تقارب الزمان . وانطوى بعده المكان ، وأصبح البعيد قريبا . قد أخبر بها الرسول ﷺ في مثل الأحاديث التالية :

- ١ - حديث النسائي في سنته وهذا نصه : « إن من أشراط الساعة أن يقشو المال ويكثر وتفشو التجارة ويظهر القلم وبيع الرجل البيع فيقول : لا ، حتى استأمر تاجر بنى فلان » الخ . . . والشاهد على الله الهاتف والتلغراف في هذا الحديث في قوله ﷺ : حتى استأمر تاجر بنى فلان ، إذ طلب التاجر الأمر أو الإذن من تاجر آخر بعيد عنه قبل أن يبيت في الصفقة ما كان يتم بحال من الأحوال لتباعد البلاد ، أما عند ظهور آلة التليفون بنوعيه والتلغراف والتلكس فإن التاجر في بلاد بعيدة يتصل بتاجر آخر ويسأله عن القيمة ، وإن كان شريكه يطلب منه الإذن بالبيع وعدمه .
- ٢ - حديث الترمذى عن أنس بن مالك رضى الله عنه ونصه : لاتقوم الساعة حتى يتقارب الزمان فتكون السنة كالشهر والشهر كالجمرة ، وتكون الجمعة كاليوم ، ويكون اليوم كالساعة وتكون الساعة كاحتراق السعفة . والشاهد من هذا الحديث في قوله حتى يتقارب الزمان ، إذ لا وجه لتقارب الزمان إذ هو نظام ثابت ناشئ عن ارتباط الأرض بالشمس والقمر لا يختلف إلا عند خراب العالم والإيدان بفناء الكون قبل يوم القيمة . إلا أن يكون هناك آلات تقرب البعيد فتنطوى معها الأزمنة والأمكنة فما كان يصل إليه من خير أو شر في سنة يصل إليه في شهر ، وما كان يصل إليه في شهر يصل إليه في جمعة ، وما كان يصل إليه في جمعة يصل إليه في يوم . وما كان يصل إليه في ساعة يصل إليه في مثل احتراق السعفة أى في دقيقة أو أقل . هذه الآلات لاتعدو الطائرات والتليفون بنوعيه والتلغراف والتلكس .

٣ - حديث ابن مسعود رضي الله عنه عند الطبراني وفيه : « من اقتراب الساعة انتفاج الأهلة » وفي رواية أبي هريرة رضي الله عنه انتفاج الأهلة . والشاهد من الخبر في لفظ ابن مسعود (انتفاج الأهلة ) إذ معناه سرعة انتشار خبرها لمجرد ظهورها ورؤيتها في البلاد كما هي الحال اليوم يُرى الهمال في بلد ما فينتشر خبره بواسطة التليفون والتلغراف فيسائر البلاد في أقل من ساعة : إذ الانتفاج مأخذ من نفجت الأربن إذا سارت مسرعة . وأنفجها الصائد إذا أثارها من مخبئها فاسرعت هاربة بأوحى عدوها أى بأسرعه . أما لفظ رواية أبي هريرة : انتفاج الأهلة فهو دال على وجود المراصد ومكابر الرؤية وفيه علم من أعلام النبوة أيضاً وشرط من أشراط الساعة .

وأخيراً إن سرعة انتشار خبر الهمال فimum بلاداً عديدة ومتباعدة ما كان ليتم قبل وجود آلة الهاتف والتلغراف بحال من الأحوال . أما عندما وجدت هذه الآلات فإن خبر الهمال أصبح يصل بأعظم سرعة إلى آفاق بعيدة ، فيصوم الناس ويفطرون في يوم واحد نتيجة لانتفاج الأهلة ونشر خبر ظهورها بواسطة الهاتف (التليفون) والتلغراف والمذيع والتلفاز . وبتأمل ما ذكرنا في الأحاديث الثلاثة ثبتت لدينا وبدون شك أن النبي ﷺ قد أخبر عن وجود هذه الآلات في وقت لم يكن ليصدق مثل هذا الخبر إلا أن ينطق به النبي يحب الإيمان بما يخبر به من شأن الغيب معقولاً كان أو غير معقول .

وبهذا ثبتت نبوة نبينا وتقررت رسالته ﷺ . كما تأكد قرب الساعة إذ هذه الأخبار الصادقة من أشراطها . فهل من منيب إلى ربه :

#### ٤ - آلة التسجيل وكلام الجنادات

إن كلام الجنادات كان من قبيل المستحيلات العقلية إلا أن يكون معجزة لنبي أو كرامة لولي إذ المعجزات كالكرامات كلها من قبيل خرق

العادات . بيد أن النبي ﷺ قد أخبر بأن ذلك كائن في آخر الزمان ، وأن الساعة لاتقوم حتى يكلم الإنسان عذبة سوطه يعني طرف عصاه وحتى يخبره شراك نعله بما أحدث أهله جاء ذلك في رواية أحمد من مسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه ونصها : إنها أمارات من أمرات بين يدي الساعة : « أوشك الرجل أن يخرج فلا يرجع حتى يحدثه نعله وسطه ما أحدث أهله بعده ». فكون الرجل تحدثه نعلاه وسطه وهو من أمر غير معروف ، ولا متوقع أن يكون بحال ، لأن الجماد لاينطق ولا يتكلم فكيف يحدث ويخبر ؟ غير أن النبي ﷺ قد أخبر أن هذا كائن لامحالة وهو من أمارات الساعة وأشراطها . وصدق رسول الله ﷺ فقد وقع ما أخبر به فالة التسجيل ، والأشرطة المسجلة الناطقة بكل ما يسجل عليها تبين بها صدق هذا الخبر ، وأصبح الرجل يضع آلة التسجيل في بيته فتسجل له كل ما يُحدثه أهله في غيته وهم لا يشعرون ، وقد توسع في صناعة هذه الآلة وتطويرها حتى أصبحت توضع في مثل السوط ، وتوضع في الجيب . وكان هذا من أعلام النبوة المحمدية . وآيات قرب الساعة وبدا وجب على كل عاقل من بنى آدم اليوم أن يؤمن برسالة محمد ﷺ ويدخل في دين الله الحق الذي جاء به ﷺ طلباً لنجاة نفسه من عذاب الآخرة ثم للسعادة في الملوك الأعلى مع مواكب النبيين والصديقين والشهداء والصالحين .

## ٥ - آلة التصوير الفوتوغرافي ( الكاميرا )

إن التصوير بالريشة والقلم والنسيج في الثياب وغيرها كالنحت في الأحجار والأخشاب وغيرها معروفة لدى أمم العالم وشعوبه من قديم الدهر ، ومن قبل حادثة الطوفان التي تمت على عهد نبي الله نوح عليه السلام ، غير أن التصوير الفوتوغرافي بالآلة ما يسمى بالكاميرا لم يكن معروفاً ولا معهوداً حتى عند أرقى أمم العالم حضارة وتمدنها . وهي - أي فن التصوير - يعتبر مظهراً من مظاهر الحضارة العصرية

والتقنية الحديثة وقد شاع هذا الفن وذاع وأصبحت آلاته بيد كل انسان يريده ذلك . وصورت بهذه الآلة الأشياء جليلها وحقيرها : الإنسان والحيوان ، والنبات والجحاد ، وحتى المساجد بيوت الله تعالى قد صورت وعلقت صورها في المنازل والبيوت لاسيما المساجد المقدسة الثلاثة : المسجد الحرام والمسجد النبوي والمسجد الأقصى ، والمساجد الأخرى كمسجد أبي صوفيا والقرويين والزيتونة والأزهر الشريف ومسجد دار الخلافة العثمانية باسطنبول وغيرها .

كل ذلك ليتحقق ما أخبر به النبي ﷺ ويتم على نحو ما أخبر به تماماً ، ومنذ ألف وأربعين سنة تقريباً . فقد أخرج أبو نعيم في كتابه حلية الأولياء من حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : « من علامات اقتراب الساعة اثنان وسبعون خصلة فذكر الحديث وفيه : وحُلِّيت المصاحف وصورت المساجد وطولت المنائر » .

ولننظر إلى الواقع كيف تجلت فيه هذه المغيبات واحدة بعد الأخرى . أما تحلية المصاحف بالذهب والفضة وأنواع الزخارف فقد ظهر بعد عصر التابعين مباشرة وكذا تطويل المنارات ورفعها حتى أصبحت أرفع من كل بناء المدن والقرى ترى في عنان السماء وكأنها تناطح السحاب ، وذلك في كثير من البلاد الإسلامية ومن عهد الفاطميين إلى يومنا هذا . وأما تصوير المساجد - لا رسماً - فلم يكن معهوداً ، ولا يعرف الناس كيف يتم تصوير المساجد حتى ظهرت آلة التصوير الفوتوغرافي ، فصورت بها المساجد وغيرها كما قدمنا في أول البحث . وكان ذلك على أيدي علماء من أعلام النبوة المحمدية ، وعلامة بارزة من علامات قرب الساعة .

وختاماً فقد ذكرنا في هذه الرسالة على قصرها عدداً من الأحاديث النبوية <sup>(١)</sup> والأخبار المحمدية المبنية بصرىح العبارة أو لطيف الإشارة عن

(١) يعلم القارئ أن ما أوردنا في هذه الرسالة من الأحاديث النبوية يعتمد صريح الإسناد ، وبعضه حسنة ، وبعضه ضعفة ولكن ما دام الواقع قد شهد له بالصحة فإذا لم تكفل أنفسنا عناء التعرفي بالضعف وال الصحيح لأن من علامات صحة الحديث مطابقه للواقع ، ومن علامات وضعه خالفة له .

معظم مأدهش الناس حدوثه . وجعل كثيرا من المؤمنين يتساءلون : هل كان النبي ﷺ أخبر به أو حدث أصحابه بمثله ؟؟ وذلك من عجائب المخترعات الحديثة التي بهرت عقول الناس وَحَيَّرت أفكار الكثيرين ، إذ هي - في الحقيقة - أمور كان العقل البشري يحيط وجودها بل ولا حتى مجرد تصورها إلا أن يخبر بها نبيٌ فإنَه يصدق فيما أخبر به سواء أحوال العقل ما أخبر به أو أجزاء كسائر الغيب التي يخبر بها الأنبياء عن الله تعالى ، والدار الآخرة .

ومن أعظم هذه المخترعات الحديثة شأنًا وأكثرها نفعاً للإنسانية الرحلات الجوية والمكالمات اللاسلكية ، والبث الإذاعي ، والعرض التلفازي .

وقد أخبر بها النبي محمد ﷺ قبل وقوعها بمئات السنين فكان كما أخبر تماماً وحرفيًّا كأنه المشاهد الحاضر . وبذلك ظهرت الحاجة وقام الدليل على ثبوت نبوته وصدق رسالته ﷺ حتى أصبح إنكار نبوته وجحود رسالته يعتبر سخفاً وحماقة وطيشاً وسفهاً لا يُقر بها عاقل سليم العقل في دنيا الناس . كما قام الدليل القاطع بهذه الأخبار الغيبية على قرب الساعة ، وأيات لقرب مجئها فلذا أصبح من المؤكد أن الساعة قريبة المجيء ، وأنها على الأبواب وكالحامل المتم المقارب لا يدرى متى تضع جنيناً ، وهذه حال تتطلب من عقلاه الناس المبادرة الفورية إلى التوبة النصوح ، وذلك بإصلاح فاسد القلوب والأقوال والأعمال باعتقاد الحق والقول به والعمل ، وهو ما جاء به النبي ﷺ وحمله إلى الناس كتاب الله وستنه ﷺ .

ألا فالبدار يا عقلاً البشر زكوا أنفسكم بالإيمان الصحيح والعمل الصالح الذي شرع الله تعالى في كتابه وعلى لسان نبيه محمد ﷺ، وتجنبوها ما يدسيها من الشرك والمعاصي ﴿هذا بلاغ للناس ولينذروا به . وليرعلموا أنها هو إله واحد وليدرك أولوا الألباب﴾.

| الصحيحة | الموضوع                                   |
|---------|-------------------------------------------|
| ٣       | بين يدي الرسالة                           |
| ٧       | المذيع (الراديو)                          |
| ٩       | الراكب الحديثة                            |
| ١٢      | الهاتف السلكي واللاسلكى والتلغراف والتلكس |
| ١٣      | آلة التسجيل وكلام الجنادات                |
| ١٤      | آلة التصوير الفوتوغرافي (الكاميرا)        |



الرسالة الخامسة عشر  
الاحاديث النبوية الشريفة  
في أعاجيب المخترعات الحديثة



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مُقْدِمَة

الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه ، ونعود بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا من يهدى الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادي له . وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله ، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون .

وبعد فإن كل الظواهر الكونية في هذا الوجود دالة بواقعها الذي لا يختلف فيه أنها مسبوقة بعدم بمعنى أنها لم تكن ثم كانت فهي لذلك محدثة ، وسيؤول أمرها إلى العدم مرة أخرى وهو الرجوع إلى الأصل الذي هو العدم السابق . وهذا هو الملائكة والفناء الواردان في قول الله تعالى : ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ لِهِ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾<sup>(١)</sup> وقوله : ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ وَبِقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ﴾<sup>(٢)</sup> إن كل شيء - ما عدا الله جل جلاله وهو الخالق الباري . الحقيقة الباقى يطأ عليه الفناء والملائكة كما طرأ عليه الحدوث المسبق بالعدم . أما الله تبارك وتعالى فإنه وحده خالق العوالم وطبيتها<sup>(٣)</sup> الأولى فهو لم يسبق بعدم فيلحقه الفتاء عز وجل ، إنه وحده الأول والآخر ، والوارث لهذه الحياة بكل ما فيها سبحانه لا إله إلا هو ولا رب سواه .

(١) الآية من حاشية سورة الفصص .

(٢) من سورة الرحمن .

(٣) المراد بالطبيعة : ما يسمى بالغيري ، وهي ملة خلق العالم . ويعبر عنها بالسلبي وهو كالدخان . لقول الله تعالى : ﴿نَمِ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهُنَّ دُخَانٌ﴾ .

ومن الظواهر الكونية المسلم بها والتي لا يختلف فيها اثنان أن الكائن الحى أو النامى عندما يقرب طرفة العدم عليه تحدث له ظواهر ذاتية تدل على قرب طرفة العدم عليه ، وهذا ما يسمى بالأعراض المرضية ، أو علامات الوفاة . أو مظاهر الضعف الدالة على قرب الهاك والموت .

وأهل الاختصاص هم الذين يعرفون تلك الأعراض ، والظواهر الدالة على دنو أجل الإنسان أو هلاك الحيوان والنبات . وأجل الحياة العامة كالم الخاصة مجھول لکل الناس غير معلوم لأى أحد سوى الخالق عز وجل . وال الساعة التي تنتهي فيها هذه الحياة الدنيا ثقل أمر علمها في الأرض والسموات . قال تعالى في شأنها : ﴿ يسألونك عن الساعة ، قل إنما علمها عند ربی لا يجيئها لوقتها إلا هو ، ثقلت في السموات والأرض . لا تأتیكم إلا بفترة ﴾<sup>(١)</sup> بَيْدَ أَنْ هَا أَعْرَاضاً وظواهر تظهر في شكل علامات تدل على قرب الأجل ، وساعة نهاية الحياة العامة . وهذا عام في الكائنات الحية والنامية فإنها إذا قرب طرفة الوفاة عليها تبرز فيها علامات تدل عليه يعرفها أهل الاختصاص كما قدمنا .

ومن هنا كان رسول الله ﷺ وهو صاحب الاختصاص العام يذكر لأصحابه رضي الله عنهم علامات قرب الساعة ونهاية هذه الحياة الدنيا لتبتدىء الحياة الآخرة الخالدة الباقية .

ومن تلك العلامات ما هو بعيد نسبياً عن ساعة نهاية الحياة ومنها ما هو قريب نسبياً أيضاً . ومنها ما هو قريب قرباً حقيقة .

وبالنظر الفاحص الدقيق إلى تلك العلامات والظواهر يرى أن بعضها ظهر ويظهر في الآفاق الكونية ، وبعضها ظهر أو يظهر في الأنفس البشرية . وما تزال كل يوم تظهر تلك العلامات حتى

(١) الآية من سورة الأعراف .

لاتبقى منها علامة إلا وقد ظهرت . ويومئذ يحصل الانقلاب الكوني الذي ينتهي بنهاية هذه الحياة فتعود الأكونات كما كانت سديماً وبخاراً وذلك في قوله : ﴿ يوم نطوى السماء كطى السجل للكتب كما بدأنا أول خلق نعيده وعدا علينا إنا كنا فاعلين ﴾<sup>(١)</sup> وقوله : ﴿ أو لم ير الذين كفروا أن السموات والأرض كانتا رتقا ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حتى ، أفالا يؤمنون ﴾<sup>(٢)</sup> .

إلى القارئ الكريم تلك الظواهر والعلامات ، ليعلم أن وعد الله حق وأن الساعة آتية لا ريب فيها ، وأن الله يبعث من في القبور . وليعظم من شأن رسول الله ﷺ . ويذكر من أمر رسالته الخاتمية ، فيبلغ اليقين في إيمانه به ، فيتحمل واجب الدعوة إلى الإيمان به ﷺ وبدينه الذي هو سبيل نجاة الإنسان وسعادته في كلتا الحياتين متى آمن به وتقيد بشرائمه . وهذه هي النتيجة التي توحيناها من كتابة هذه الرسالة ونشرها بين الناس . والله نسأل أن يحقق لنا وللقارئ ما قصدناه ورمناه ، إنه قوى قادر وبالاجابة جدير .

(١) الآية من سورة الأنبياء .

(٢) الآية من سورة الأنبياء .

## العلماء الورادة

### في الأفاق

إن علماء قرب الساعة . وأيات ظهورها ليست محصورة فيها نورده من أحاديث فقط ، إذ مانذكره لا يمثل إلا جزءاً يسيراً وعددًا قليلاً منها وإنما حسبنا أن ذكر طرفاً يحصل به الغرض من تقرير نبوة المخبر به عليه السلام ويتأكد به مبدأ حتمية نهاية هذه الحياة . واستقبال الحياة الآخرة بكل ما فيها وهذه العلامات التي ظهرت في الأفاق .

### ١- وجود دولية اليهود في فلسطين :

إن اليهود بذهباب آخر مُلْكِ لهم ، وتشردهم في آفاق ، وذلك على يد دولة الرومان المجاورة لبلادهم ، والمحادة لها شهلاً وغرباً وقعوا في شبه يأس كامل من أن يعود لهم ملك أو يرجع لهم دولة أو سلطان ، وزاد يأسهم بظهور دولة الاسلام وخاصة بعد أن ضمت تحت جناحيها مملكة فارس ودولة الروم في أكثر ديارهم . وأجلوا عن الحجاز وأصبحوا أفراداً ذميين يعيشون تحت ظل دولة العدل والرحمة الاسلامية في كل من الشرقيين الأدنى والأوسط والشمال الأفريقي .

هذا وأما فكرة العمل على إعادة مملكة بنى إسرائيل في أرض المعاد فإنها لدى المسلمين غير واردة بالمرة ، ولم تكن تخطر لأحد منهم على بال ، لما صرحت به آيات القرآن من كتب الله تعالى على اليهود الذلة والمسكمة . ولا علام الله تعالى أنه يبعث عليهم إلى يوم القيمة من يسومهم سوء العذاب . أما عند خواص اليهود فإنها كانت تراودهم كأصل من الحين إلى الحين ، ولذا تعاونوا مع عناصر المجروس الناقمين على الاسلام الذي ثل عرش كسرى ، وهد أركان مملكة الساسانيين<sup>(١)</sup> بأرض فارس ،

(١) بناسان أسرة . ملكية فارس حكمت فارساً من سنة ٢٢٦ إلى سنة ٦٥١ م ، وهي التي جردها الفتح الإسلامي من ملكها في خلاقة عمر بن الخطاب رضي الله عنه . (أنظر دائرة المعارف).

وأستطيعوا أن يضرروا الإسلام ويدخوه . وكانت أول ضربة وجهوها إلى الإسلام قتلهم الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، إذا قتله أبو لؤلؤة المجوسي بأمر من منظمة مجوسيّة سرية متعاونة مع اليهود ، ثم إحداث فتنة المال وقتل الخليفة عثمان بن عفان رضي الله عنه ، وكان حامل رأيه هذه الفتنة عبد الله بن سبأ اليهودي الصناعي ثم إشعال نار الحرب بين على ومعاوية رضي الله عنها ، وإذكاؤها كلما خبت أو كادت .

ولما استعصى عليهم أمر قطع جبل الإسلام بالحروب عادوا إلى الدس والمكر والخداعة فأوجدوا مذهب التشيع لآل البيت وهو المذهب الشيعي المدمر ، والذي برع اليهود في صنعه متعاونين مع إخوانهم الم Gors ، فكان هذا المذهب المدمر ، لا يقل أثراً في الدمار والتخريب عن المذهب الماركسي الشيوعي إلا أن الأول كان فاقداً على ضرب الإسلام والثاني عام في الإسلام والمسيحية على حد سواء ، إذ الإسلام والمسيحية في نظر اليهود أنها السد الحائل دون عودة مملكة بني إسرائيل إلى الوجود فلذا وضعوا المذهب الماركسي لنشر الإلحاد واللادينية في العالمين الإسلامي والمسحي معاً .

وفرغ اليهود من الإسلام والصلبيّة بعد حرب طويلة من الدس والمكر والخداع والتضليل دامت زهاء ستين وثلاثين وألف سنة وظهرت دولة إسرائيل على ركام من جحاجم وأرواح وأخلاق وأداب الأمتين الإسلامية والمسيحية . واندھش المسلمون وانتابهم موجة شديدة من الحيرة والشك وتساءلوا قائلين : كيف يكون لليهود دولة ؟ كيف يكون لليهود حكم سلطان ؟ وكيف يتم ذلك على أرض الإسلام بلاد القدس ؟ وأكروا الأمر واستعظموه ، وصدق رسول الله إذا يقول : « لا تقوم الساعة <sup>(١)</sup> حتى تروا أموراً عظاماً لم تكونوا ترونها ، ولا تحدثون بها أنفسكم » ويقول : « سترون

(١) رواه أحمد والبزار والطبراني .

قبل أن تقوم الساعة أشياء تنكر ونها عظاماً ، تقولون : هل كنا حُدثنا بهذا (١) .

والسؤال الآن هل أخبر النبي بوجود دولة إسرائيل ؟ .

والجواب : نعم وهذا مسلم يروى لنا في صحيحه ما يثبت ذلك فقد أخرج قوله ﷺ : « لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى يختبئ اليهودي من وراء الحجر والشجر فيقول الحجر أو الشجر يا مسلم يا عبد الله هذا يهودي خلفي فتعال فاقتله إلا الغرقد فإنه من شجر اليهود » (٢) .

هذه رواية أبي هريرة . أما رواية ابن عمر فنصها : « تقاتلكم اليهود فسلطون عليهم حتى يقول الحجر يا مسلم هذا يهودي ورائي فاقتله » . ودلالة هذين الحديثين الصحيحين على وجود دولة اليهود في آخر الزمان هي في قوله ﷺ : « لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى يختبئ اليهودي » الخ . . . إذ الوقت الذي أخبر فيه الرسول ﷺ بهذا الخبر كان اليهود قد أجلوا عن المدينة ، والإسلام قد عز في كلجزيرة ولم يكن لليهود وجود خيف أبداً . وفي أي صقع من الأرض . إذا هم أقليات يعيشون هنا وهناك موزعين في شتى أنحاء العالم . وكل الدنيا تلعنهم فكيف يصح منهم قتال المسلمين الذين أخبر عنهم ﷺ أن ملكهم (٣) سيلغ أقصى المشرق وأقصى المغرب ، وفعلا تم لأمة الإسلام ذلك . فيكيف إذا يتأتى لليهود قتال المسلمين اللهم إلا إذا اجتمعوا في مكان واحد وكانت لهم فيه دولة وسلطان وعندها يمكنهم أن يقاتلوا المسلمين . وتمضي السنون وتتوالى القرون ويتجمع اليهود في فلسطين ويكونون دولة يعرف بها أكثر دول العالم ويقاتلون المسلمين في

(١) رواه البزار والطراوishi في الكبير من حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه كالأول .

(٢) شجر الغرقد يوجد بالمدينة المنورة وكان يبني بالبقيع مقبرة المدينة ولذا يقال بقيع الغرقد . بلغنى من الطلاب الفلسطينيين أن اليهود يعنون اليوم عناية كبيرة بشجرة الغرقد بفلسطين المحتلة .

(٣) من معنى حديث ثوبان عند مسلم : « أن الله زوى لغير الأرض » الحديث .

أكثر من عشر حروب ، ولا يزالون يقاتلونهم حتى يتم وعد الله ويسلط الله المسلمين عليهم فيقتلونهم حتى يقول الحجر أو الشجر يا مسلم يا عبد الله هذا يهودي ورائي فاقتله . وهذا الأمر موقف على توبية المسلمين برجوعهم إلى الإسلام رجوعاً صحيحاً يتنظم العقيدة والعبادة والخلق والأدب والحكم .

وأخيراً فقد صدق رسول الله ﷺ فيما أخبر به من قتال المسلمين لليهود في آخر الزمان إذا ما قامت الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود وما زالوا يقاتلونهم حتى يغلبواهم بإذن ربهم . ودل ذلك على وجود دولة اليهود . وعلى قرب الساعة وبذلك تأكّدت نبوة محمد ﷺ وتقررت رسالته . وعجبنا للناس كيف لا يؤمنون به ولا يهتدون بهديه حتى ينجوا ويسعدوا ؟ .

## ٢ - تعدد الدول الإسلامية :

وهذه آية أخرى من آيات النبوة المحمدية . وعلامة من علامات قرب الساعة تظهر واضحة جلية في أفق الحياة الإسلامية بحيث لا يستطيع أحد إنكارها ، تلك هي تعدد الدول الإسلامية حتى بلغت خمساً وعشرين دولة في هذه الأيام وهي مخصوصة فيما بين أندونيسيا شرقاً والمملكة المغربية غرباً . إن وجود هذا العدد من الدول الإسلامية ، كل دولة مستقلة تماماً عن غيرها لم يكن يخطر على بال أحد من المسلمين ، وذلك لتحريرهم الإسلام مثل هذا التعدد الناتج عن انقسام دولة الإسلام الواحدة ، والتي يجب أن لا تكون إلا واحدة لتعظم وتقوى وتقدر على حمل رسالة الإسلام إلى الناس كافة ليكملاوا به ويسعدوا عليه في الدنيا والآخرة ، إذ الانقسام يورث الضعف وذهب الريح ، ويومئذ يعجز المسلمين عن أداء رسالتهم ويعاقون عن هداية الخلق وإصلاحهم .

ومع هذا فقد انقسمت الدولة الإسلامية إلى دولات عدّة بلغت خمساً وعشرين كما قدمنا ، وتم هذا مصداقاً لإخبار الرسول ﷺ به ، وذلك في

حديث عبد الله بن مسعود الذي رواه الحاكم والدارمي وأبو نعيم وهذا نصه : « كيف أنت إذا لبست فتنة فتتحذّن سنة يربو فيه الصغير ، وفهرم الكبير ، وإذا ترك منها شيء قيل تركت سنة ؟ قالوا : متى ذلك يا رسول الله ؟ قال : إذا كثر قراؤكم وقلت علماؤكم ، وكثرت أمراؤكم ، وقلت أمناؤكم ، والتمسّت الدنيا بعمل الآخرة وتُفقه لغير الله » (١)

إن هذا الحديث الشريف لم يتضمن ظاهرة تعدد الدول الإسلامية المشار إليها بكثرة الأمراء فحسب بل تضمن ظواهر أخرى كلها دالة على نبوة الرسول ﷺ وعلى قرب الساعة وهذا بيان ذلك :

١ - كثرة القراء : إذ نسبة الأمية قد انخفضت جداً بين المسلمين في هذه الأيام وما أصبح يوجد من لا يقرأ ويكتب إلا نادراً وذلك لكثرـة المدارس ونظام حـوـلـيـةـ بـيـنـ الـمـوـاطـنـيـنـ .

٢ - قلة العلماء ، انه على الرغم من كثرة القراء ومعاهد العلم ومدارسه فقد قلَّ العلماء المتبحرون في العلوم الإسلامية وخاصة الشرعية منها حتى أصبح العـدـيدـ مـنـ الـمـدـنـ وـالـقـرـىـ لـاـ يـوـجـدـ فـيـهـ عـالـمـ وـاحـدـ يـفـتـيـ المسلمين في أمور دينهم .

٣ - كثرة الأمراء ، وهذا صادق بتعدد الدول الإسلامية وهو محل الشاهد كما قدمـناـ فـبـدـلـ الـأـمـيرـ الـوـاحـدـ لـلـمـسـلـمـيـنـ وـمـاـ عـدـاهـ وـلـاهـ وـقـضاـةـ وـرـؤـسـاءـ أـجـنـادـ ، أصبحـتـ الدـوـلـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ دـوـلـاـ ، وأـصـبـحـ أـمـيـرـ المـسـلـمـيـنـ أـمـرـاءـ .

٤ - قلة الأمانة : إن الأمـنـاءـ يـقـلـونـ بـقـلـةـ الـأـمـانـةـ وـأـوـلـ مـاـ فـقـدـ هـذـهـ الأـمـانـةـ وـقـدـ فـقـدـتـهاـ ، وبـذـلـكـ قـلـ الـأـمـانـاءـ . وإن ارتبـتـ أـخـىـ القـارـىـءـ فـتـسـعـ أحـادـيـثـ النـاسـ وـهـمـ يـطـعـنـ بـعـضـهـمـ بـعـضـاـ فإنـكـ تـحـسـبـ بـدـونـ شـكـ أنهـ لمـ يـبـقـ أـمـيـنـ بـيـنـ النـاسـ وـالـعـيـاذـ بـالـلـهـ تـعـالـىـ .

٥ - التماـسـ الدـنـيـاـ بـعـملـ الـآـخـرـةـ : وـهـذـهـ الـظـاهـرـةـ وـجـوهـ كـثـيرـةـ مـنـهاـ .

(١) لـبـسـ فـتـنـةـ هـوـ بـعـضـ لـبـسـ فـتـنـةـ ، وـفـتـنـةـ ماـ يـفـنـيـنـ الـمـلـمـ عنـ دـيـنـهـ الحـقـ .

وغرضه أن يؤمن ويتحقق فيه حتى إذا تم له ذلك خان الناس وأكل أموالهم .

ومنها طلب الوظائف الدينية كالآذان والإمامية والتدريس والقضاء فإن أكثر الناس اليوم لا يطلبون هذه الوظائف الدينية إلا للدنيا أى للحصول على الرواتب للعيش فقط .

٦ - التفقه لغير الله : ومعنى طلب العلم الشرعي وهذه الظاهرة أكثر  
فسوحاً من غيرها والعياذ بالله تعالى فإن طلاب الشريعة في الكليات الشرعية  
قلً من يطلب منهم العلم ليعبد الله تعالى به ، وإنما جلهم يطلبوه لوظيفة  
القضاء أو التدريس أو الإمامة أو الإفتاء ، ولا هم إلا ذاك .  
وساعد على وجود هذه الظاهرة وجود وظائف تتح لآرباب الشهادات  
فتحمل ذلك الطلاب على الجد في الطلب للحصول على الشهادة غير  
ملتفتين إلى غيرها فكان الطلب إذاً لغير الله ، وصدق ما أخبر به رسول الله  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ( وَتُفْقِهُ لَغَرِّ اللَّهِ ) .

فدلّ قوله بِلِهٌ على صدق نبوته وعلى قرب الساعة . فهل من تائبٍ يا عياد الله ؟ .

## ٣ - نظرية داروين :

هذه النظرية وإن أنكرها وكفر بها علماء الكون والطبيعة في كل من أوروبا وأمريكا وبالغوا في إنكارها حتى وصفها بعضهم بأنها نظرية أبوها الكفر ، وأمها القذارة ، فإن العالم الإسلامي قد قررها ضمنياً واعترف بها رسمياً حيث مازالت تدرس في المدارس الثانوية ولو على سبيل أنها مجرد نظرية تصح أو لا تصح . وحقيقة هذه النظرية الداروينية : أن الإنسان متطور عن القرد على قاعدة النشوء والارتقاء . وإذا فلا آدم ولا حواء عليهما السلام وبالتالي فلا إله ، والحياة مادة .

ومن هنا ما كانت النظرية الداروينية إلا لعبه يهودية أو ضحكة صهيونية ماسونية على أذقان العالم . الهدف منها زعزعة الإيمان في نفوس المؤمنين بـاللقاء هذه الأوساخ من النظريات ، والأفكار الإلحادية التي تنبت الشك في القلوب في وجود رب تبارك وتعالى وقيوميته على كل شيء ، وخلقه لكل شيء وتدبره لكل شيء .

لأنه متى خلت القلوب من عقيدة الإيمان بالله ولقائه وعدله ورحمته خوت تماماً من معانى الجمال والكمال وأصبح الإنسان بهيمة لاتعقل ولا تفكر إلا في شهوتها بطنها وفرجها . وأصبح الآدمي آلة صماء لاتسمع ولا تبصر ، ولا تعقل ولا تفكـر وإنما تحركها أصابع اليهودية العالمية كيف تشاء . ويومئذ يحق لدولة إسرائيل أن تتحول إلى مملكة إسرائيل التي تمت لا من النيل إلى الفرات فحسب ، بل من الغرب إلى الشرق واسعة العالم الإنساني كله تحت كـلـكـلـهـاـ الثقيل وأنفاسها المتنة الخبيثة .

لقد مرت الأجيال البشرية على ساحة الحياة يتلو بعضها بعضاً وفيها الأنبياء والحكماء والعلماء والصلحاء والمفكرون والمصلحون ولقرون عديدة ولم يخطر على بال واحد منهم مثل النظرية الداروينية ، حتى ظهر في ذيل الحياة صناعة اليهود ولعبة الصهيونية العالمية داروين اليهودي القذر يحمل

نظريته في أصل الإنسان وخلقه ، ويشغب بها على العالم أجمع ، ويشكك كل إنسان في أبيه وأمه ، وتصادف نظريته التعفن البلشفي الشيوعي وقد عشى كوباء خطير جل سكان المعمورة فاستجاب للنظرية التي أبواها الكفر وأمها القذارة فئام الناس وهم الذين فقدوا من قبل جمال الإيمان وحلية الفطرة في الإنسان .

وعجب المؤمنون من هذه الفتنة وتساءلوا هل كان النبي ﷺ أخبر أصحابه بشيء عنها وهو الذي قد أخبرهم بكل شيء يأتي في عمر هذه الحياة ؟ وإذا بالإمام مسلم يروى لنا في صحيحة ما هو صريح الدلالة قطعها في رفض النظرية الداروينية واجتناثها من أصلها والإلقاء بها في سلة المهملات .

وهذه روایته في الصحيح : عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله ﷺ : « إذا قاتل أحدكم أخاه فليجتنب الوجه فإن الله تعالى خلق آدم على صورته (١) . وتأويل هذا الحديث يحتمل ثلاثة أوجه :

أحدها : باطل لأنه محال عقلاً وشرعاً وهو كون الله تعالى خلق آدم على صورته عز وجل إذ الله تعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ، فلم يكن له تعالى كفؤ ولا مثل بحال .

والثاني : محتمل الجواز وهو أنه يكون الله تعالى خلق آدم على صورة الرجل المضروب .

والثالث : وهو المعجزة الحمدية وشاهد إبطال النظرية الداروينية ، والإلقاء بها في نهاية الزبالات . وهو أن الله تعالى خلق آدم على صورته التي ورثها أبناؤه عنه . ولازم هذا أن آدم عليه السلام لم يتطور في خلقه

(١) من عجب تدبر الله تعالى أن هذا الحديث روى أيضاً يلفظ : فإن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحمن فافتاد الحديث باللفظ الأول بإبطال فرية دارون ، وأفاد بالثانى شرف آدم وبنيه حيث إن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحمن أي صفة من العلم والسمع والبصر والكلام ، والحليم والرحمة . والله أكبر وله الحمد .

بَلْ خلقه الله يوم خلقه على صورته التي توارثها أبناؤه جيلاً بعد جيل كما هو الشأن في سائر الحيوانات فكل جنس من أجناس الحيوان يتوارث أفراده الشكل والصورة الأولى لأول حيوان . فلم يطرأ عليها تَغَيُّر ولا تَبَدُّل يُذَكِّر . فالفرسُ منذ أن كَانَ الفرس ، والقرد هو القرد .

ويهذا ظهرت المعجزة المحمدية وكانت من أعلام نبوته ﷺ . والويل كل الويل لمن لم يؤمن به ويعمل بالدين الحق الذي جاء به ﷺ .

#### ٤ - سلط الكفار على المسلمين

إن المسلمين الذين أصبحوا بعد نبيهم بأقل من ربع قرن يمثلون أكبر دولة في العالم تضم تحت رايتها أكبر امبراطوريتين في العالم : فارس والروم ، وبلغ رقّيهما الحضاري ، وتقديمهما الإنساني شأواً لم يخطر ببال أحد أن أمّة ما سوف يكون لها هذا الشأن . كما لم يكن يخطر ببال أحد أيضاً أن هذه الأمة وقد أصبحت أكبر أمّة على وجه الأرض سوف تضعف وتنهون ، ويذهب سلطانها وتقزق بلادها ، وتحكمها الكفر والكافرون ويسوّمونها الخسْف وسوء العذاب . غير أنَّ رسول الله ﷺ قد أخبر بذلك فهو كائن لا حالة ، وقد كان ، وبذلك تأكّدت النبوة المحمدية ، وثبتت رسالة صاحبها عليه الصلاة والسلام ، وأصبح من فساد العقول وضعفها عدم الإيمان به وبما جاء به من الهدى والنور ، ومتابعته على دينه الذي هو الدين الحق الذي لا يقبل الله ديناً سواه .

وهذا أبو داود وأحمد وأبو نعيم وغيرهم يروون لنا آية صدق نبوته في حديث ثوبان رضي الله عنه والذي يحمل نبأ سلط الكافرين على أمّة الإسلام وإذلاهم لها ، وتحكمهم فيها زماناً غير قصير وهذا نصه : « يوشك أن تداعى عليكم الأمم من كل أفق ، كما تداعى الأكلة على قصعتها ، قال ثوبان قلنا يا رسول الله أمن قلة بنا يومئذ ؟ قال : لا ، أنت يومئذ كثير ، ولكن تكونون غثاء كغثاء السيل ، تنزع المهابة من قلوب عدوكم ،

ويجعل في قلوبكم الوهن قال : وما الوهن ؟ قال : حب الحياة وكراهية الموت » .

فهذا الحديث أيتها القارئ الكريم وقوع مدلوله كما أخبر به ﷺ يعتبر علما من أعلام النبوة المحمدية ؛ إذ وقع ماتضمنه حرفيأً ولم يتأخر منه شيء فقد تداعت الأمم على أمم الإسلام ، فاستعمرت هولندا إندونيسيا ، واستعمرت بريطانيا مالك الهند الإسلامية وأمة الأفغان الأبية ، واجتاحت روسيا الشيوعية الجمهوريات الإسلامية فمزقتها وشلت شملها وكفرت أهلها وحولتها إلى بؤرة للكفر القدر والإلحاد العفن كما استعمرت بريطانيا شرق الجزيرة وجنوبيها ، والعراق والأردن وفلسطين ومصر ، واستعمرت إيطاليا ليبيا . وفرنسا شمال إفريقيا .

وهكذا تزقت أمم الإسلام ، وتغزق ملوكها وديارها ، بتداعى الأمم عليها ، وهى أكثر ما تكون عدداً غير أنها أصبحت بفساد عقائدها وتدھور أخلاقها ، وتعطيل طاقاتها لما رماها به أعداؤها من داء الفرقة والخلاف ، ومرض الخراقة والضلال ، أصبحت لذلك غثاء كغثاء السيل لا تبدي ولا تعيد . نزع الله مهابتها التي كانت لها من قلوب أعدائها ، أولئك الأعداء الذين كانوا يرهبونها ويفزعون لذكرها وذكر إسلامها حتى كانت المرأة الأولية إذا خوفت طفلها تقول له : ( عربي عند الباب ) ..

وكما نزع الله تعالى مهابتها من قلوب أعدائها لفسقها وخروجها عن طاعة ربها جعل في قلوب أفرادها الوهن الذي فسره الرسول ﷺ بحسب الحياة وكراهية الموت . والوهن داء الأمم والشعوب متى أصيّبت به أمّة من الأمم حل بها الذل وأصابتها المهانة ونزل بها الصغار ثم هي إذا لم يتداركها الله تعالى بتوبة يُوفّقها لها ويقبلها منها آل أمرها إلى أحد شيتين : المسخ ، أو النسخ .. أما المسخ فهو أن يسلط الله تعالى عليها أمّة من الأمم أقوى منها فتقهرها وتذلّها . وأما النسخ فهو أن يسلط عليها أمّة ملحدة كافرة لا تؤمن بالله ولا بلقائه فتنسخ وجودها بالمرة فلا يبقى لها دين ولا لغة ولا كيان

كما مسخت روسيا الإلحادية الجمهوريات الإسلامية مسخاً كاملاً فلم يبق لتلك الأمة المسلمة وجود إسلامي بالمرة والعياذ بالله تعالى .

وأخيراً . فإن حديث ثوبان رضي الله عنه وما تضمنه من الإخبار بسلط الكافرين على المسلمين يعد علماً من أعلام النبوة المحمدية وأية واضحة على قرب الساعة إذ وقع مدلوله كما هو بلا نقص . ولكن فهل من معترض إليها المسلمين ؟ .

## ٥ - نظام الشرط (البوليis)

إن دولة الرسول ﷺ وكذا دولة الراشدين من بعده لم تكن تعتمد في تحقيق الأمن والطهر والصفاء للمواطنين المسلمين على أنظمة الشرطة ، وقوانين البوليis الغربية أو الشرقية ، إذ لم يكن بها رجل شرطة واحد . وإنما كانت تعتمد على إيمان الفرد المسلم وخلقه وأمانته ودينه . وكان الفرد المسلم يعتمد في تقوية إيمانه وتهذيب أخلاقه ، وتزكية نفسه على طاعة الله تعالى ورسوله ومن أهم تلك الطاعات إقام الصلاة ، إذ الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، والفرد المسلم متى زكت نفسه وظهرت روحه كان أبعد الناس عنها يشين ، ويضر ، وأقدر الناس على فعل ما يجلب الخير والنفع له ولغيره من عباد الله . ولازم هذا الكمال في الأفراد أنهم يتعاونون على البر والتقوى ، ولا يتعاونون على الإثم والعدوان . ومن هنا لم يكن الأمر مُحاجأ إلى وجود شرطة ولا نظامها في ديار الإسلام . وبخاصة دولة الرسول ﷺ والراشدين . بيد أن الرسول ﷺ قد أخبر بأنه ستوجد شرطة في آخر الزمان وهو بإخباره ذلك يحذر أمته من شر ما يقع ، لتدفع عن نفسها ما استطاعت . وهذا مسلم يروى لنا حديث الشرطة فيقول : عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : « صنفان من أهل النار لم أرهما : قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس ونساء كاسيات عاريات ميلات مائلات كأسنة البخت العجاف ، لا يَدْخُلُنَّ الجنة ولا يَجِدُنَّ ريحها ، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا ... » .

كما أخرج الطبراني في الكبير عن عوف بن مالك أن النبي ﷺ قال : « أخاف عليكم ستاً : إمارة السفهاء وكثرة الشرط الخ .. ». .

فدل كل من هذين الحديثين على وجود علامتين من علامات الساعة فحديث مسلم دل على وجود الشرطة وتبرج النساء تبرج الجاهلية الأولى ، وحديث الطبراني دل على إمرة السفهاء وهم الذين لارشد لهم في أعمالهم وتصرفاتهم لخفة عقولهم وأحلامهم وعلى وجود الشرط وكثرةهم وكان ماتضمنه الحديثان دليلاً قاطعاً على نبوة محمد ﷺ وعلى قرب الساعة . إذ هو غيب محض أخبر به الرسول ﷺ فكان كما أخبر بلا زيادة ولا نقصان . هذا وإن قيل : ماذنب رجال الشرطة حتى يدخلوا النار وهم يحفظون الأمان والنظام في البلد ؟ .

فالجواب : إن ذنبهم الذي أوجب لهم النار وحرمهم من الجنة ليس هو حفظهم الأمان والنظام وإنما هو تركهم الصلاة ، و فعلهم المنكرات كشرب الخمور وأخذ الرشوة وظلم الناس إذ أكثر الشرط في العالم الإسلامي لا يصلون ويرتكبون كبائر الذنوب ، ولا يامرون بمعروف ولا ينهون عن منكر وهم قادرون على ذلك بما حُولوا من سلطة وإن كانت محدودة فإنهم يستطيعون بها أن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر في حدود تلك السلطة المحدودة .

وأما كون النساء من أهل النار فالامر ظاهر إذ المرأة التي ترك الحجاب وهو دين الله تعالى وأمره ، وتخرج متبرجة كاسية بعض جسمها كاشفة عن بعض آخر للإغراء بها والفتنة امرأة لم يبق لها من الإيمان حبة خردل ، وحيئذ مما الذي ينهاها عن فعل الشر ، ويأمرها بفعل الخير . والنار تدخل بفعل الشر وترك الخير ، والجنة تورث بفعل الخير واجتناب الشر ولا عجب إذاً فإن من كانت من النساء كما وصف رسول الله ﷺ أنها لتدخل الجنة ولا تجد ريحها .

وأخيراً فإنه لا يسعنا أمام هذين الحديثين اللذين دللاً على نبوة رسول الله ﷺ وقرب الساعة إلا أن نتوب إلى الله ونكثر من ذكره عز وجل عملاً بقوله ﷺ في رواية الطبراني والبزار : « سترون قبل أن تقوم الساعة أشياء تكرونها عظاماً تقولون : هل كنا حديثاً بهذا ؟ فإذا رأيتم ذلك فاذكروا الله تعالى واعلموا أنها أوائل الساعة » .

## ٦ - الحكم بغير ما أنزل الله تعالى :

إن المسلمين سواء كانوا عرباً أو عجمًا بعد أن أنعم الله تعالى عليهم بنعمة الإسلام فذاقوا طعم عدالة الأحكام الإسلامية وتنسموا نسمة الحرية في ظل (١) الأنظمة والقوانين الإلهية ، ما كان أحد منهم يخطر على باله أن يوماً سيأتي يرغب فيه المسلمون عن شرع الله تعالى وشرع رسوله مستبدلين بذلك شرائع وقوانين وضعها الكفار والفجار من أهل العداوة للإسلام والمسلمين ، لاسيما وأن القرآن الكريم محفوظ في الصدور مكتوب في السطور ولا يخشي عليه فوت ولا ضياع . إن الله تعالى يقول : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ مع إفاضة علمهم التام بتکفير وتظليل وتفسيق من لم يحكم بما أنزل الله تعالى حيث جاء ذلك واضحاً صريحاً في كتاب الله تعالى من سورة المائدة .

ونقضى القرون على المسلمين ولا شرع لهم ولا قانون إلا شرع الله وقانونه .

وديارهم ناعمة بالعدل والرحمة والنظام ، ثم داخلهم الفساد في عقائدهم ، وعبادتهم وأدابهم وأخلاقهم نتيجة مكر أعداء الإسلام بهم ، فتعرضوا بذلك لمقت الله وغضبه فسلط عليهم النصارى فحكموهم بقوانين الكفر والباطل ، ولم ينج من هذه المحن سوى حكومة الإمام العادل الملك عبد العزيز تغمده الله برحمته . ورحل النصارى في الجملة عن بلاد

(١) الأولى أن يقال في ظل الأحكام الشرعية لأن كلمة النظام والقانون لم ترد في الكتاب ولا في السنة .

المسلمين وبقيت قوانينهم هي السائدة تنفذ في كل شؤون الحياة . ومن حاول من علماء الإسلام إنكار ذلك رُمى بالخيانة والتعاون مع الأجنبي ونكل به فسكت لذلك العلماء وساد المسلمين قانون الكفر والكافرين وتبعد ذلك ظلم وفوضى وذل ومهانة لا يرجى أن ترفع إلّا بعودة الحكم الإسلامي إلى الحياة .

وبما تقدم لك أيها القارئ ترى أن العجزة المحمدية قد تجلّت . وأن أشرطة الساعة قد ظهرت ؛ إذ وقع ما أخبر به الرسول ﷺ من أن أمته ستتخلى عن أحكام الشرع الإسلامي وتستبدل بها غيرها من شرائع وقوانين لم ينزل الله تعالى بها من سلطان .

وإليك الحديث النبوي الشريف المتضمن لترك أمة الإسلام الحكم بشرع الله عز وجل فقد روى أحمد والطبراني عن أبي أمامة الباهلي عن النبي ﷺ أنه قال : « لتنقضن عرى الإسلام عروة عروة ، فكلما انتقضت عروة تشبت الناس بالتي تلتها ، وألوهن نقضاً ( الحكم ) وأخر من الصلاة » .

ويتعين علينا هنا أن نذكر بعض ما انتقض من عرى الإسلام بعد تعطيل الأحكام الشرعية .

إنَّه أول ما انتقض من عرى الإسلام بعد تعطيل الشريعة جبائية الزكاة وأخذها من وجبت عليهم من المسلمين وصرفها في مصارفها ، واستبدال الضرائب الفادحة بها ، وثاني عرى الإسلام انتقاداً ترك الجهاد والغزو في سبيل الله تعالى وثالث العرى انتقاداً ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ورابع العرى انتقاداً ترك الخلافة الإسلامية الجامعة لشئون المسلمين والحامية لهم من كيد وظلم أعدائهم ، والقناعة بدوليات صغيرة لا تبدى ولا تعيى ، لاتقدر على حماية نفسها ولا حماية غيرها . وخامس عرى الإسلام انتقاداً إماتة جماعة المسلمين . وإحياء الجمعيات والأحزاب

المناخرة المتطاحنة مما زاد في سوء حال المسلمين وأفقدتهم الأخاء الإسلامي والتعاون الإيماني إذ جماعة المسلمين إذا ضعف السلطان تنهض بالمهام الواجب القيام به بين المسلمين وذلك كإرشاد الضال وتعليم الجاهل ، وكسوة العاري ومداواة المريض ، وإطعام الجائع وتأمين الخائف إلى غير ذلك من النصح والإرشاد لكل مسلم في البلاد .

#### ٧ - ظهور الكشافة :

إن الحركة الكشفية نظام حديث يدور على تحجيد الأحداث المميزين ، والذين لم ينأزوا البلوغ بعد ، لأجل رياضة أجسادهم وتهذيب أخلاقهم ، وتعويدهم على أعمال إنسانية محضة . هكذا زعم واضع هذا النظام ومؤيدوه من الناس . وما يحكي في هذا الشأن أن واضع النظام الكشفي العالمي هو رجل بريطاني موصوف باللوطية : ويدل لذلك إلزام الأحداث المنخرطين في المعسكرات الكشفية بكشف أفخاذهم لتنعى النظر إلى الأفخاذ وهي عارية بيضاء نقية شأنهم في ذلك شأن دعاء السفور والتبرج في العالم إذ الحامل لهم على ذلك رغبة التمتع بوجوه الحسان والتحدى معهن ليسهل بذلك إرواء غرائزهم البهيمية . ومن هنا فلا غرابة في ذكر هذه التهمة إزاء واضع الكشافة وأنظمتها ؟ إذ الريبة قائمة والوازع الديني معدوم ، والشهوات عارمة وما وراء ذلك السكوت عنه أحسن .  
وهل لفظ الكشافة مشتقة من الكشف عن الأفخاذ ، أو من كشف الغموم ؟ .

لا مانع أن يكون الاشتراق منها معاً بحسب مقاصد واضعى نظام الكشافة ومؤيديه والكشافة حداثة الوجود ، ولم تكن معروفة قبل ، ومع هذا فقد انتشرت في العالم بأسره ، ولم ينج منها حتى العالم الإسلامي ، وقبلها المسلمون على عجرها وبيجرها ، لأنهم أخذوها تقليداً للغرب ، والمقلد أعمى ، وإلا فكيف يجوز للغلام المناهز للبلوغ أو يكاد أن يكشف

عن فخذيه ويمشى في الشوارع والأسواق بلا حياء ولا خوف ولا وجَل . وأغرب من هذا في حال المسلمين أن يرضاوا بوضع شعار الكشافة وهو عبارة عن حرقه على شكل صليب تسلك في العنق ولا شك أن هذا من عمل النصارى الذين يحبون أن يتمثلوا الصليب في كل شيء . ولو عرف المسلمون مكانتهم لما رضوا في كشافتهم بهذه المعتبرتين : كشف الأفخاذ ولبس الصليب .<sup>(١)</sup>

وكون ظهور الكشافة علامة من علامات قرب الساعة ظاهر في أن النظام الكشفي لم يكن معروفا في الشرق ولا في الغرب . وتمضي القرون العديدة ولم يظهر للكشافة وجود . وفجأة تظهر بين الناس وتتجدد التجسيد والاستحسان حتى من المسلمين ، وبذلك تتحقق ما أخبر به الرسول ﷺ في قوله وهو يذكر<sup>(٢)</sup> خصاً عملاً بها قوم لوط فأهلكوا « والمشي في الأسواق والأفخاذ بادية » ولم يُعرف المشي في الأسواق والأفخاذ بادية إلا عندما ظهرت المعسكرات الكشفية . وأخذ الكشافة يتجلبون في الأسواق وأفخاذهم مكشوفة . فكان هذا في الواقع علما من أعلام النبوة إذ أخبر به الرسول ﷺ فكان كما أخبر . فـ ﷺ تسلينا .

## ٨ - المظاهرات بدل الغزو والجهاد :

إن المراد من المظاهرات هو خروج المواطنين من منازلهم و محلات أعمالهم و تجمعهم في الساحات العامة ، ثم سيرهم في الشوارع يحملون لافتات قد كتب عليها بعض ما يطلبون بتحقيقه ، وهم يهتفون بأعلى أصواتهم مطالبين بما يريدون تحقيقه من إسقاط حاكم أو تعديل قانون ، أو دفع

(١) باستثناء المملكة العربية السعودية فإن الكشافة عندما ملتزمة بالشرع فلا كشف للأفخاذ . ولا تعلق ما يشبه الصليب والحمد لله .

(٢) رواه البيلى في مستند الفردوس وذكره ابن عساكر في تاريخه .

ظلم ، أو تحقيق حق ، ويواصلون مظاهراتهم إلى أن يتبعوا فيتفرقوا . أو يخدشون شغلاً فتتصدى له السلطات الحاكمة فيفرقوهم بقوة السيف . ويعدلون هذه المظاهرات من الجهاد في سبيل الله ويفاخرون بها . وأسوأ ما رُوى من مظاهرات ما قام حجاج الروافض الشيعة في الحرمين الشريفين بقصد الإساءة إلى حكومة المملكة العربية السعودية وذلك لما يحملون لها من الغيط الذي كان يحطم صدورهم ويمزق قلوبهم ولا ذنب للحكومة السعودية إلا أنها تحكم بالإسلام . ولا تسمح بمظاهر الشرك والخرافة الدينية ، والروافض يقوم معتقدهم وعبادتهم على أساس الخرافة والضلالة والشرك الأكبر والأصغر والخفى والجلى ، لأنهم قوم ضللوا من قديم الزمان على أيدي التعاون المجرم المجوسي واليهودي ، ورضوا بضلالتهم وشرکهم ومحسبيون أنهم مهتدون .

وبعد فهل ذكر رسول الله ﷺ لأصحابه مثل هذه المظاهرات وأخبر بوجودها في آخر الزمان ؟

**والجواب :** - نعم - أيها القارئ الكريم - لقد ذكرها رسول الله ﷺ بصريح العبارة وجعلها من أشراط الساعة وقرب قيام القيمة ، وهذا الطبراني في كلامه (١) يروى بسند قوله ﷺ : « ثلاثة إذا رأيتمن فعنده ذلك تقوم الساعة ». وبينها فيقول : « خراب العامر ، وعimar الخراب ، وأن يكون الغزو نداء وأن يتمرس الرجل بأمانته تمرس البعير بالشجرة » (١) والشاهد من هذا الحديث في قوله ﷺ وأن يكون الغزو نداء . إن النداء . هو رفع أصوات المتظاهرين يحيى فلان ويسقط فلان ، أو يكون كذلك وكذا وهم يعدون هذه النداءات بأعلى أصواتهم مع مظاهراتهم يعدونها غزواً وجهاداً أو أعظم من الغزو والجهاد .  
وأخيراً فإن وجود هذه المظاهرات في العالم اليوم ، ولم تكن معروفة من

(١) ورواه أيضاً البغوي في مجمع الصحابة ، وابن عساكرة في التاريخ .

قبل ، آية من آيات قرب الساعة ، وعلم من أعلام النبوة المحمدية إذ أخبر بها الرسول ﷺ قبل وجودها بمئات السنين فكانت كما أخبر . فتقرر بذلك نبوته ، وقرب الساعة . فهل من تائب يا عباد الله ؟

#### ٩ - فشو التجارة ، وكثرة المال وظهور القلم :

هذه - أخي القارئ - ثلاث علامات قد ظهرت وفق إخبار الرسول بها وهي معدودة من أشراط الساعة الصغرى . وفي القرآن الكريم : ﴿فَهُلْ يَنْظَرُونَ إِلَّا السَّاعَةُ أَنْ تَأْتِيهِمْ بِغَتَّةٍ فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا﴾ فأنى لهم إذا جاءتهم ذِكرًا هم ﴿وَهَذَهُ الْعِلَامَاتُ هِيَ : كُثْرَةُ التِّجَارَةِ وَفُسْوَاهَا ، وَكُثْرَةُ الْمَالِ وَفِيهِ ، وَرْفَعُ الْقَلْمَ وَظُهُورُهِ﴾ . أما التجارة فقد تعاطاها اليوم العام والخاص حتى الأحداث الصغار من بنين وبنات كما نشاهد في شوارع المدينة المنورة ، فأصبحت التجارة مهنة كل الناس بعد أن كانت خاصة بفئة محدودة في كل الأمم والشعوب من شأن تلك الفئة القليلة من أهل المدينة أو القرية أنه تقوى على السفر والسفر ، والنصب والتعب ، وكان من أسباب انتشارها يسر المواصلات وسرعة الاتصالات ، فالرجل على مكتبه وهو يبيع ويشتري مع من شاء من التجار في العالم بأسره وأما المال فقد فاض فيضانًا لم يسبق له مثيل حتى أصبح المسؤول يملكآلاف الدرهم أو مئات الدنانير الأمر الذي لم يسبق له نظير . وأما ظهور القلم وسيادته وهو مستلزم للكتابة والكتاب فإن من ظهوره أن أصبح على جيب كل إنسان بل من الناس من يكون على جيب صدره أقلام لا قلم واحد . وأصبحت أمور الناس ومصالحهم تجري على أيدي الكتاب أرباب الأقلام . في كل البلاد ، وبين سائر العباد وهذا ما دل عليه قطعاً الأحاديث التالية :

١ - رواية أحمد والبزار والطبراني وغيرهم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه من أن الرسول ﷺ قال : « إن من أشراط الساعة أن يظهر القلم » .

٢ - رواية ابن المبارك عن الحسن (١) البصري أن النبي ﷺ قال : « لاتقوم الساعة حتى يرفع العلم وفيض المال ، ويظهر القلم وتكثر التجارة » .

٣ - رواية النسائي من حديث عمرو بن تغلب عن النبي ﷺ أنه قال : « إن من أشراط الساعة أن يفشو المال وتفشو التجارة ، ويظهر القلم » إلخ . . . .

إن الأحاديث الثلاثة قد اشتملت على العلامات الصغرى لل الساعة ، وهي العلامات المذكورة أعلاه : ظهور القلم ، رفع العلم ، فيضان المال .

وما يلفت النظر : تنافر رفع العلم وظهور القلم ، إن المفروض أن العلم يكثر مع ظهور القلم ، وإذا به يقل حتى يفشو الجهل . ولذلك كان رفع العلم مع ظهور القلم علامة من علامات قرب الساعة .

وبالجملة واختصار القول أن العلامات الثلاث التي اشتملت عليهما الروايات الثلاث قد ظهرت كما أخبر بها رسول الله ﷺ فدللت على حقيقتيْن : الأولى صحة نبوة محمد ﷺ وصدق رسالته . والثانية قرب الساعة لوجود أشراطها .

والسؤال الأخير هو هل من تائب ؟ هل من مراجع نفسه ليسير في طريق الحق لينجو ويسعد ؟ .

---

(١) الحديث مرسل .

## العلامات الواردة في الأنفس

### ١ - شیوع الربا وأکله :

إن تحريم الربا في الإسلام وأمته من أبرز المظاهر الإسلامية التي جاء الإسلام بها ، فقد حرم الله تعالى الربا في كتابه بصيغ من الكلام بلغت من القوة والشدة ما جعلت أكل الربا من أكبر الكبائر ، ومتاعطيه محارباً لله ورسوله قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذرموا ما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين فإن لم تفعلا فاذدوا بحرب من الله ورسوله » وأعلن رسول الله ﷺ عن تحريم الربا عام الفتح بمكة وقال : « وكل ربا في الجاهلية موضوع تحت قدمي هاتين وأول ربا أضع ربا عمي العباس » وما زال ﷺ يؤكد تحريم الربا ويعلن عن خطورته حتى قال « لعنة الله على الربا وموكله وشاهديه وكاتبه » وقال : « الربا ثلاثة وسبعون باباً أيسرها أن ينكح الرجل أمه » (١) .

وحرم المسلمين الربا بتحريم الله ورسوله له . وأصبحت أمة الإسلام في مأمن من هذه المفسدة ، ولم يبق بينها من يظن أنه يوماً ما من الأيام سيعلن فيه عن إباحة الربا بأكله جهراً وتعاطيه علينا بدون ما حرف ولا حياء . وتمضي الأيام والأعوام وتتوالى القرون ، ويظهر في أمة الإسلام الربا ويفشو تعاطيه بين المسلمين ولم يبق بلد واحد من بلاد المسلمين لم يؤكل فيه الربا ويتعامل به .

وهذا عائد غالباً إلى البنوك التي انتشرت في ديار الإسلام وهي من وضع عبده العجل اليهود وهم قد أقاموها أساساً على الربا أخذداً وعطاءً فبواسطة هذه البنوك انتشر الربا وعم والعياذ بالله تعالى . وتساءل المسلمين : هل

(١) رواه الحاكم وصححه .

كان الرسول ﷺ قد ذكر أن مثل هذا قد يقع في آخر الزمان؟ وبالرجوع إلى أبواب الفتن وأشراط الساعة من كتب السنن وجد قطعاً أن النبي ﷺ قد أخبر به ، وأن أمته آكلة الربا لا محالة .

وهذا أبو داود وابن ماجه والحاكم يروون عن أبي هريرة رضي الله عنه قول الرسول ﷺ : « ليأتين على الناس زمان لا يبقى منهم أحد إلا أكل الربا فمن لم يأكله ناله من غباره ». وفي رواية أخرى لأبي هريرة : « سيأتي على الناس زمان يأكلون فيه كلهم الربا . فقلنا يا رسول ﷺ كلهم ؟ قال : نعم ، ومن لم يأكله أصحابه غباره » وصدق رسول الله ﷺ فيما أخبر به ، فقد أكل المسلمون في هذه الأيام الربا ومن لم يأكله مباشرة فقد أكله بالواسطة ، وهو معنى قوله : ناله من غباره ، إذ أصبحت الأموال كلها تمر بطريق البنوك فلا تصل إلى الموظف ولا إلى العامل فضلاً عن التاجر إلا عن طريق البنوك الربوية ، وبذلك أكل الناس الربا عامه ومن لم يأكله أصحابه من غباره . والعياذ بالله تعالى وثبت بهذا أن رسول الله حق وأن أشراط الساعة قد ظهرت فهل من تائب منيб فيؤمن برسول الله ويلزم نفسه بحبه واتباعه ويتقيد بسته ولزوم شريعته ، والإعراض عن الدنيا وقد أصبحت وشيكه الفناء والزوال .

اللهم توبه منك تنقضنا بها من وحلة الآثام ، وفتنة أكل الحرام ، وتحفظنا بها من سوء الختام إنك سميع الدعاء وتعلم السر والنجوى .

## ٢ - تشبيه الرجال بالنساء ، والنساء بالرجال :

التشبيه : تفعّل من الشبه ، ومعناه : طلب الإنسان وتتكلّفه أن يكون شبيه كذا من يريد أن يكون مثله في زيه أو خلقه أو دينه ؛ لرغبة في نفسه دعته إلى ذلك أو لغرض ي يريد تحقيقه من وراء التشبيه بمن أراد أن يتتشبه والتشبيه منه ما هو محمود ، ومنه ما هو مذموم ، فالمحمود ما كان بالصالحين من ذوي الإيمان والتقوى ، والأخلاق الفاضلة كالصلحاء

والأنقياء ، والشجعان والكرماء فتشبه بهم الرجل فيقلدهم ومحاكيهم في منطقهم وزفهم وسلوكهم حباً فيهم ورغبة في كمالهم . فيحصل له ذلك إن شاء الله تعالى .

ومثله المرأة تتشبه بفضليات النساء فتحاول تقليدهن في الاحتشام والحياء . والعفة والسخاء وحسن التبَّاعل للزوج وتربية الأولاد والمحافظة على الصلاة وخفض الصوت وغض البصر ، وما إلى ذلك من كمال النساء . في الدين والخلق فهذا تشبه محمود مرغب فيه مدعواً إليه .

وأما التشبه المذموم فإن منه ما هو كفر وذلك كالتشبه بالكافرين والمرتدين إعجاباً بهم ، وحباً لهم ، ورغبة في أن يكون مثلهم . ومنه ما هو حرام وذلك كتشبه الرجل بالمرأة في تطويل ثيابه ، وحلق وجهه ، وترجيل شعره وإطالته حتى يكون كشعر المرأة ، وكاستعمال المساحيق بتزجيج الحواجب ، وتنف شعر الخدَّين ، وكالتكسر في المشية والترقيق للصوت . ولبس ما يختص بالنساء من النعال والثياب وغير ذلك .

ومثله تشبه المرأة بالرجل في جعل ثيابها إلى نصف ساقها ، وكشف وجهها ، وتقصير شعر رأسها ، وإغلاظ صوتها ، وتتكلف ترك الحشمة والحياء ، والإظهار في مظهر الرجل في المشية والسلوك . ومن ذلك طلب المهام الخاصة بالرجال ومحاولة مزاولتها كأعمال القضاء والشرطة والسفارة والوزارة والمحاماة وقيادة السيارات ، وإلقاء الخطب والمحاضرات في المجتمع والخلافات ، أو على أمواج الأثير ، وكالنفور من البيت ، والرغبة في الجلوس في الحدائق العامة والخاصة . والمقاهي والملاهي وما إلى ذلك .

فكل هذا تشبه حرام فلا يحل لمؤمن ولا مؤمنة فعله .

عرف المسلمون حكم التشبه الحرام فاجتبوه طاعة لله ورسول الله فعاشا قرونًا طويلة لا يتشبه رجال بأمرأة ولا امرأة برجل ، فضلاً عن التشبه بالكفر وهو التشبه بالمرتدين والكافرين ، بيد أنه قد ظهر في هذه الأيام التشبه بالنساء من الرجال وبالرجال من النساء وبصور واضحـة .

وبأعداد هائلة بالرغم من قول الرسول ﷺ : « لعن الله المتشبهين من الرجال النساء ، والمشبهات من النساء بالرجال ». وتساءل الناس . هل أخبر الرسول ﷺ بأن هذه المفسدة قد تقع في أمته فتهبط أمة الإسلام في أخلاقها وتتذكر لآدابها ، وتخرج عن طاعة نبيها ؟

ووجدوا الجواب عن أبي نعيم في حليته إذ يروى له عن حذيفة بن اليمان صاحب رسول الله ﷺ قوله : قال رسول الله ﷺ : « من اقترب الساعة تشبه الرجال النساء ، والنساء الرجال ». وهذا تأكيد نبوة الرسول ﷺ كما تأكيد قرب الساعة فهل من تائب يا عباد الله ؟

### ٣ - التشبيه باليهود والنصارى :

لقد عرفنا في المسألة الثانية قبل هذه حكم التشبيه وعرفنا معناه ، غير أن تلك مسألة أخرى وهي أغرب وأعجب من تلك إلى حد أنّ تصور وقوع هذه المسألة في عهد الصحابة والتابعين يعتبر تصوراً لوقوع شيء مستحيل ، وذلك لأنّ الله تعالى حذرنا من اليهود والنصارى وحرم علينا موالاتهم ، وذلك لأنّ الأولين مغضوب عليهم بما ظلموا ، والآخرين ضالّون لأنحرافهم عن الدين الحق ، وكفرهم بالإسلام الذي هو خاتم الأديان السماوية والذي لا يقبل من إنسان دين غيره . قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أُولَئِكَ ۝ ، وَقَالَ : ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكُمُ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّىٰ تَتَّبِعُ مِلَّتَهُمْ ۝ فرضاهم عن المسلمين متذرّع بل مستحيل ما لم يتبع المسلمين دينهم فيكفروا كما كفروا ، والعياذ بالله تعالى . فإخبار الله تعالى المسلمين بعداوة اليهود والنصارى له وتحريمه تعالى على المسلمين مودتهم وموالاتهم حال تقاضي بالطبع والشرع أن لا يقلد المسلمون اليهود والنصارى ، ولا يتشبهون بهم في شيء ؛ لأن التشبيه المطلوب يكون بالمهتدين الصالحين

واليهود والنصارى لاهداية معهم ولا صلاح فيهم . فكيف يجوز تقليلهم في شيء أو التشبه بهم في آخر .

يُبَدِّلُ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَدْ أَخْبَرَ بِأَنَّ زَمِنًا مَا سَيَّاتِي يَتَشَبَّهُ فِي الْمُسْلِمِينَ بِكُلِّ  
مِنَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى وَيَقْلِدُهُمْ فِي كُلِّ شَيْءٍ مِّنْ مَظَاهِرِ الْحَيَاةِ ، وَأَنَّ هَذَا  
كَائِنٌ لَا مُحَالَةً وَوَقْعُهُ يَوْمٌ يَقْعُدُ إِلَيْهِ صَدْقٌ مُحَمَّدٌ ﷺ فِي نُبُوَّتِهِ وَرِسَالَتِهِ ،  
وَعَلَامَةً مِّنْ عَلَامَاتِ قَرْبِ السَّاعَةِ .

ويعيش المسلمون قرونًا عدة ، ولا مناسبة ولا ملاءمة بينهم وبين اليهود والنصارى فضلًا عن المودة والموالاة ، وذلك ليحفظ المسلمين قلوبهم من الزيف ، وعقولهم من الضلال ، وأعمالهم من الفساد ، وسلوكهم من الانحراف وأثناء هذه الحماية للMuslimين كان اليهود والمجوس وأخيراً النصارى يتآمرون على المسلمين ويكيدون لهم ويدسون ويمكرون وما زالوا كذلك والMuslimون في غفلة حتى أفسدوا على المسلمين عقائدهم وعبادتهم وأخلاقهم ونزل المسلمين من علياء كرامتهم ، وسماء مجدهم وكما هم بعد أن فقدوا ظهرهم وصفائهم . وفجأة وقعوا فريسة لأعدائهم فمزقوا دولتهم وتقاسموا بلادهم وحكموهم بقانون الكفر وساموهم الحسف والعذاب ، ووجد المسلمين أنفسهم تحت رحمة النصارى المتهودين يذيقونهم مر العذاب يتحكمون في رقبهم ويتصرّفون في أموالهم ، فكانت هذه حالاً اضطرب المسلمين معها إلى إظهار حبّة الكافرين ، ومصانعتهم فأدى ذلك بهم إلى التزويز بزيمهم ، والعمل بعاداتهم ، والتخلق بأخلاقهم والتأدب بآدابهم ، والتملق إليهم حتى بالتخلي عن الإسلام عقيدة وعبادة وقانوناً . وبهذا وقع المسلمين فيها حذر منه رسول الله ﷺ وحدث به أخيراً بوقوعه ، والرسول ﷺ عندما يخبر عن المستقبل وما يقع فيه إنما قصده تحذير المسلمين ليأخذوا بالحبيطة لأنفسهم ودينهـم فینجوا . مع ما في ذلك الإخبار من آية النبوة ، وعلامات قرب الساعة ، فيقوى إيمان المؤمنين ويزداد احتياطهم لديـنـهم وأنفسـهم .

وأخيراً إلى القارئ الكريم الأحاديث النبوية المتضمنة لتشبه المسلمين في آخر الزمان باليهود والنصارى التشبه القائم اليوم ومنذ سقوط الخلافة وأحتلال النصارى المتهودين لبلادهم ، والتحكم في رقابهم .

١ - حديث البخارى ومسلم ونصه : « لتبعدن سنن من قبلكم شبرا بشبر وذراعاً بذراع ، حتى لو دخلوا جحر ضب لا يعودونهم »<sup>(١)</sup> . قيل يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال : فمن ؟ .

٢ - حديث أحمد عن سهل بن سعد الأنباري رضى الله عنه عن النبي ﷺ : ونصه كالتالى : « والذى نفسى بيده لتركين سنن من قبلكم مثلاً بمثل ». .

٣ - حديث البزار والحاكم من روایة ابن عباس رضى الله عنها هكذا : « لتركين سنن من قبلكم شبرا بشير وذراعاً بذراع ، وباعاً بباع حتى لو أن أحدهم دخل جحر ضب لدخلتمنه ولو أن أحدهم جامع أمه لفعلتم ». .

٤ - حديث الطبرانى عن ابن مسعود رضى الله عنه ونصه هكذا : « أنت أشبه الأمم ببني إسرائيل لتركين طريقهم حدو القدة بالقدة حتى لا يكون فيهم شيء إلا كان فيكم مثله حتى إن القوم لتمر عليهم المرأة فيقوم إليها بعضهم فيجامعها ، ثم يرجع إلى أصحابه يضحك إليهم ، ويضحكون إليه ». .

٥ - حديث الحاكم عن حذيفة رضى الله عنه ولفظه مايلي : « لتنقضن عرى الإسلام عروة ، ولتركين سنن الأمم من قبلكم حدو النعل بالنعل لا تخطئون طريقهم ولا تخطئنكم حتى إنه لو كان فيهم من يأكل العذرة رطبة أو يابسة لأكلتموها ». .

(١) حضرت بمدينة وجدة بالديار المغربية مجلباً قييل فيه إن الواقع الفلاز قد فسر جحر الضب في الحديث بالرسوال الضيق الطويل فاستوجهت التأويل واستلحته للغاية لأن السروال الطويل الضيق أشبه بجحر الضب ، وقد قلد فيه المسلمين اليهود والنصارى وليسوا مع أنه يكره في الصلاة ويتافق الحياة !!

وأخيراً فهذه الأحاديث الخمسة مصريحة كلها بأن هذه الأمة سيطرت عليها من الضعف والفساد في آخر الزمان ما يجعلها تتشبه باليهود والنصارى وتقلدhem وتجارhem في فسادهم حتى ترتكب كل ما ارتكبوه من الشر والفساد . وهذه نقاط سود في جسم أمة الإسلام المنكوبة اليوم بالتبغية والتقليد لأعداء الحق ودين الإسلام فليتأملها القارئ وليستغفر الله له وللمسلمين والمسلمات .

- فسق اليهود والنصارى عن شرائع الله بتحليل الحرام وتحريم الحلال ففعل ذلك المسلمون تقليداً لليهود والنصارى .
- عطل اليهود والنصارى أحكام الشرع الإلهي وفصلوا الدين عن الدولة فأقاموا دولهم على العلمانية البحتة ففعل المسلمون ذلك باستثناء المملكة العربية السعودية حماها الله ووقاها شر الغير إنه قدير .
- استраб اليهود والنصارى في دينهم فاستраб وشك كثير من المسلمين في دينهم ، وذهب عنه الاعتقاد الثابت القوى ، وعاشوا في ذبذبةٍ وحيرةٍ ما هم بالمؤمنين ولا بالكافرين .
- ابتداع اليهود والنصارى البدع في دينهم الأمر الذي خرجوا به حتى عن مسمى الدين ، فابتدع المسلمون البدع في العقائد والعبادات والأحكام مما خرج بكثير منهم عن الإسلام الحق ، والصراط المستقيم .
- تبرج وسفر نساء اليهود والنصارى فسفرت وتبرجت نساء كثير من نساء المسلمين .

هذه أخرى القارئ نقاط قليلة وغيرها كثير ، والمقصود من ذكر هذا البعض هو الإشارة إلى أن ما أخبر به الرسول من تشبه هذه الأمة باليهود والنصارى وجعله علامه على قرب الساعة قد وقع كما أخبر حرفياً ، وبذلك ظهرت أعلام النبوة المحمدية ، ولاحت علامات الساعة ، ولم يبق إلا طلب النجاة فالنجاة النجاة يا عباد الله : آمنوا بالله ورسوله وتخففوا من دنياكم فقد آذنت بالزوال ، وتزودوا لآخرتكم فإنكم على الأعتاب . ويتوب الله على من تاب .

#### ٤ - استحلال المحرمات :

اعلم أيها القارئ الكريم أنه ما إن استقر الرسول الكريم ﷺ بالمدينة النبوية وقد انتشر فيها الإسلام وكثير بها المسلمون حتى أخذت الأحكام الشرعية تنزل وال المسلمون يتلقونها ببالغ الفرح وعظمي السرور . ففرض الله تعالى الصيام . والزكاة وحرم الخمر والقمار ، ولبس الذهب والحرير على الرجال ، ونزلت حدود السرقة والقتل والزنا ، وأحكام البغى ، وما إلى ذلك ، وتواتي نزول القرآن ، وبيان السنة ، فعرف المسلمون الحلال والحرام ، والماباح . والمحظور من الطعام والمشارب والمناكح والملابس كما عرفوا العبادات وأحكام المعاملات ، وما أصبح بينهم من يجهل المحرمات مما ذكرنا وما لم نذكر ، وظهرت ديار المسلمين من كل خبث وعبيث وحمل ذلك الحزام والجلد ، والطهر والصفاء ، وعاش المسلمون دهراً طويلاً وهم يعملون أن مستحل الحرام يكفر به وإن الجاحد لمعلوم من الدين بالضرورة كافر بجحوده - ولم يكن يخطر ببال أكثر المسلمين أن زماناً سيأتي يوجد بين المسلمين من يستحل ما حرم الله تعالى . غير أن الرسول ﷺ قد أخبر أن ذلك كائن لا محالة وأنه من أشراط الساعة .

وهذا البخاري رحمه الله تعالى روى لنا قوله ﷺ : « ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر (١) والحرير والخمر والمعازف » .  
وكالبخاري الطبراني إذ روى عن سهل بن سعد الأنصاري رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال : « سيكون في آخر الزمان خسف وقدف ، ومسخ ، قيل ومتى ذلك يارسول الله ؟ قال : إذا ظهرت المعازف والقينات ، واستحلت الخمر ». .

(١) الحر : فرج المرأة والمراد به استحلال الزنا .

وباللقاء نظرة خاطفة أية القارئ الكريم على بلاد المسلمين من أندونيسيا شرقاً إلى المملكة العربية المغربية غرباً تجد وકأن المذكورات في الحديثين الشريفين قد استحلت فعلاً .

فالخمر تصنع وتصدر وتشرب في كثير من بلاد المسلمين . وتستورد وتتباع وتشترى وتشرب في بلاد أخرى من ديار المسلمين أليس هذا باستحلالها؟ . دور البغاء استمرت معلناً عنها يأتيها المسلمون ليل نهار زمناً غير قصير أليس هذا باستحلال للزنا؟ .

وفتح دور الحضانة لإنجعاء أولاد الزنا والتقطاف أبناء الخطيئة والتمدح بذلك وإطلاق أبناء الشعب عليهم وتربيتهم لا دينياً ولا أخلاقياً للاستعانت بهم على سفك الدماء والقتل ، وفي كثير من بلاد المسلمين أليس هذا استباحة للزنا؟ . وإذاعة الأغانى الماجنة الخليعة بأصوات العواهر والمختين والزنا طوال الليل والنهر فى المنازل والدكاكين والشوارع وفي المراكب حتى الطائرات أليس هذا استباحة للمعازف والقينات؟ .

لأن حسب أحداً يعرف عن الله ورسوله لا يقول في كل التساؤلات : بلى ،  
بلى ، بلى إى ربى إنه حق . . .  
وصدق رسول الله ﷺ فيما أخبر به فقد كان كما أخبر فتأكدت بذلك نبوته  
وتحققت رسالته واقتربت الساعة بظهور أشراطها . فهل من منيب يعبد الله؟  
هل من تائب فيترك الزنا والغناء وشرب الخمر وأكل الربا؟ .

## ٥ - طلب العلم لغير الله تعالى :

إن العلم الذى يرفع الله به أهله درجات ، والذى هو غاية للعقلاء من أشرف الغايات ، وهو العلم الدينى الشرعى ، وحقيقة ، معرفة الله تعالى ، ومعرفة ما يقرب إليه زلفى ، وهو العلم الذى يكسب العبد خشية الله وينيله تقواه .

العلم الذى أمر الله تعالى رسوله أن يسأله المزيد فقال : ﴿ وَقُلْ رَبْ زَدْنِي عِلْمًا ﴾ ، وأهله هم المقول فيهم : ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ ﴾ .

هذا العلم الشرعي طلبه الأولون وتحملوا في طلبه المشاق ، وصبروا  
لأجل الحصول عليه على الشدائيد وخاصوا في سبيله الأهوال .  
هذا العلم ما كان في يوم من الأيام يطلب إلّا لله تعالى تقرباً إليه وتوسلاً  
إلى حبه والقرب منه ، لأنّه عبادة من أشرف العبادات ، والعبادات لا  
تكون إلّا لله تعالى . يُبَدِّلُ أنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَدْ أَخْبَرَ أَصْحَابَهُ أَنَّ مِنْ أَشْرَاطِ  
السَّاعَةِ وَعَلَامَاتِ قَرْبِ مَجِيئِهِ طَلَبُ الْعِلْمِ لِغَيْرِ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالتَّفَقَّهُ فِي الدِّينِ  
لأجل الدّنيا . والروايات التالية تقرر هذه الحقيقة وتؤكّدّها فلتنتظر  
فيها .

١ - رواية أبي نعيم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه وفيها يقول  
الرسول ﷺ : « كيف أنت إذا لبستكم فتنة يربو فيها الصغير ، ويزعم فيها  
الكبير . وتتخذ سنة فإذا ترك منها شيء ، قيل : تركت سنة ؟ قالوا :  
ما هي يا رسول الله ؟ قال : إذا كثر قراؤكم ، وقللت علماؤكم وكثرت  
أمراوكم ، وقللت أمناؤكم ، والتمسنت الدنيا بعمل الآخرة ، وتتفقه لغير  
الله » .

ففى هذه الرواية دلالة قوية على ما سقناها لأجله من قرب الساعة إذ  
تضمنت كثرة من يقرأ ويكتب . وقلة من يعلم ، ثم كثرة الأمراء بتعدد  
دول المسلمين حتى أصبحت دولهم تزيد على خمس وعشرين دولة ، ثم  
طلب الدنيا بعمل الآخرة وأخيراً التفقه لغير الله تعالى وهو الشاهد من  
ال الحديث إذ هو بمعنى طلب العلم لغير الله تعالى .  
وكل هذه المذكورات في الحديث قد وقعت فعلاً في المسلمين ، وإنما الله  
وإنا إليه راجعون .

٢ - رواية الترمذى عن ابى هريرة رضى الله عنه ونصها : « إن من أشرط الساعة أن يتخذ الفيء دولا ، والأمانة معنها والزكاة مغرا ، وتعلّم لغير الدين ، وأطاع الرجل امرأته وعّق أمه ، وأدنى صديقه وأقصى أباه ، وظهرت الأصوات في المساجد ، وساد القبيلة فاسقهم ، وكان زعيم القوم أرذهم ، وأكرم الرجل مخافة شره ، وظهرت القيّبات والمعاوز ، وشربت الخمور ، ولعن آخر هذه الأمة أولاً فارتقبوا عند ذلك رياحا حراء وزلزلة وخسفاً ومسخاً وقدفاً وأيات تتبع كنظام قطع سلكه فتتابع » .

٣ - رواية الطبرانى عن عوف بن مالك رضى الله عنه وفيها : « وتفقه في الدين لغير الله » .

هذا وللنلق نظرة أخرى على ما تضمنته الأحاديث الثلاثة من علامات الساعة ولنذكر كل علامة إزاء نقطة تحدها بها فنقول :

إن الحديث الأول تضمن ما يلى :

- كثرة القراء : وليس المقصود كثرة قراء القرآن الكريم وحفظه ومجوديه ، وإنما كثرة من يقرأ ويكتب ، وما يُعرف اليوم بمحو الأميّة ، إذ لم تعرف أمّة الإسلام عهداً كثراً فيه من يقرأ ويكتب كما عرفته اليوم . لقد كان في عهد قريب من أهل القرية لا يجدون من يقرأ لهم كتاباً يرد عليهم حتى يركب أحدهم دابته إلى قرية أخرى يطلب من يقرأ له كتابه ، أما اليوم فإن أكثر المسلمين يقرأون ويكتبون . وهذا معنى قوله عليه السلام : « ويكثر قرأوكم » .

### ● قلة العلماء :

إنه بالرغم من كثرة القراء فإن العلماء قد قلوا جداً ، وأصبح الناس في كثير من القرى لا يجدون من يُفتّيهم في مسألة من مسائل الشرع ، وهذه هي آية حيث قَلَّ العُلَمَاء مع كثرة القراء

## ● كثرة النساء :

وهذه ظاهرة سبق أن ذكرنا أنها من أشراط الساعة . وأنها ناتجة عن تعدد الدول الإسلامية كما أن الاعتماد على الأنظمة الغربية له دخل في هذه الظاهرة ، وذلك عائد إلى انعدام الصدق والإخلاص والوفاء بين أكثر الناس .

## ● قلة الأمانة :

إن قلة الأمانة أصبحت ظاهرة فاشية يعترف بها كل مسلم وهي ناتجة عن انعدام الأمانة وعن تضييعها بقلة من يرعاها ومحافظ عليها . لقد أصبح الرجل يطلب في أسواق المسلمين عسلاً أو سمناً خالصين من الغش فلا يجد هماً .

## ● طلب الدنيا بعمل الآخرة والتference لغير الله :

هاتان العلاماتان قد ظهرتا بصورة واضحة في مدارس العلم ومعاهده وجامعته على كثرتها لم تفتح أبوابها منذ بداية العهد الجديد عهد الاستقلال عن الاستعمار الغربي من أجل أن يُعرف الله وتُعرف حبّه ومكارهه ليُعبد عز وجل بفعل حبّيه وترك مكروهه . وإنها فتحت من أجل الوظائف والأعمال الدينية والدليل على صحة هذا فشو ترك الصلاة وأتباع الشهوات من المتعلمين والمتعلمات حتى أصبحت التقوى في الأميين اليوم أكثر منها في غيرهم من المتعلمين ، وذلك لأن الأعمال بالنيات ، ومن طلب العلم للدنيا كان للدنيا حتى العلم الشرعي أصبح يطلب للدنيا ، وهذا معنى قوله عليه السلام : « وتفقه لغير الله » .

وأما الحديث الثاني فقد تضمن من علامات الساعة أكثر من عشر علامات وإليك هي إزاء النقاط التالية :

## ● التخاذ الفيء دولا :

الفيء ما يتركه العدو من مال فيحصل عليه المسلمون بدون قتال واليوم علم الجهاد منكس ، ورأيته بين المسلمين مجزأة فلا دعوة إلى الله تعالى ، ولا جهاد في سبيله . فما هو الفيء إذا؟ لا يبعد أن يكون ما تأخذه الدول الإسلامية من ضرائب فادحة إذا استثنينا دولة الإسلام بالملكة العربية السعودية إذ هي الوحيدة التي لم تضرب الضرائب على مواطنيها إلا في مجالات محدودة وبمقادير زهيدة . فإن سائر الدول في العالم الإسلامي تضرب الضرائب الفادحة ، وتدور بين رجال السلوك الحاكم فهـى دول بين الحاكمين ولا يصل منها إلى غيرهم شيء يذكر . والله أعلم .

## ● التخاذ الأمانة مغنا :

هذه العلامة تعرفها بعرضك أمانة مال أو حريم على أي مسلم فإنه لا يتردد في قبولها وتلك علامة أنه يراها غنية سبقت إليه ، وإنما يرفض قبولها إلا بإلحاح منك ومن أمثلة العامة : الفارح بالأمانة خائنها . ويتجلى هذا في الوظائف الحكومية ترى الناس يتسلون بشتى الوسائل للحصول عليها . وأكثرهم لا هم له في إصلاح . ولا محافظة على صلاح ولكن للحصول على شهرة المنصب ، ورغد العيش ، وهذا فإن أكثرهم يضر بمصالح الدولة ولا ينفعها كأنه عدو لها وهو لا يشعر . وهذا ما أشكوه إلى الله تعالى .

## ● التخاذ الزكاة مغرا :

ويكفي في ظهور هذه العلامة أن نسبة من يؤتى الزكاة اليوم بين المسلمين ضئيلة جداً ولا سيما بين الأثرياء وأرباب الأموال الطائلة ومن يزكي يشعر بتضليل في نفسه حتى لكونه يدفع غرامة لازمة لازمة يتقرب بها عند الله .

### ● التعليم لغير الله تعالى :

وهذا محل الشاهد من الحديث فإن هذه العلامة قد ظهرت بصورة متأكدة إذ كل العلوم والمعارف التي تُطلب في هذه الأيام إنما تطلب للدنيا فقط وقلما يحتسب طلبه العلم لله تعالى ليعبده ويعلم من يعبد الله به .

### ● طاعة الرجل لأمرأته وعقوقه أمه وإذناؤه صديقه وإبعاده والده :

هذه العلامة قد ظهرت أيضاً بين المسلمين في الجملة وإن لم تكن عامة بينهم والحمد لله .

### ● ارتفاع الأصوات في المساجد :

وهذا صادق بجهل الناس اليوم بأدب المساجد وبالبدع وحلق الذكر بعد الصلوات بأصوات رفيعة وكذا قراءة القرآن جماعة وفرادى بأصوات عالية رفيعة ومن هذا مكيرات الصوت التي ارتفعت بها أصوات المدرسين والخطباء .

### ● سيادة الفساق :

وهي علامة ظاهرة في أن أكثر عمد الأحياء ومشايخ القرى وأمراء الأجناد في العالم الإسلامي لا يحضرون الصلاة جماعة ومحليون وجوههم ويدخنون ومنهم من لا يصل بالمرة ويتغاطون الكثير من المحرمات .

### ● كون زعيم القوم أرذلهم :

وهذا صادق بتواب المجالس حيث يتكلمون باسم القبائل والأحزاب والجماعات وأكثرهم يزج في الأمة من هو خير منهم وأصلح .

### ● إكرام الرجل خافة شره :

هذه عالمة ظاهرة لا شك فيها اليوم فإن كثيراً من على مصالح الأمة يكرمون لا لشيء إلا دفعاً لشرهم حتى لا يؤذوا من مصالحهم متعلقة

بـ: ٣

### ● ظهور القينات (المغنيات) والمعازف :

وهي آلات الطرف وشرب الخمور فهذه العالمة قد ظهرت في أمة الإسلام اليوم ومنذ زمن غير قصير .

### ● عن آخر هذه الأمة أوها :

هذه العالمة ظاهرة في الروافض (الشيعة) إذ هم الذين يلعنون أصحاب رسول الله ﷺ والتابعين ومن تبعهم بإحسان من أهل السنة والجماعة وقد لا يبعد أن يكون من جزئيات هذه العالمة عدم الاقتداء بسلف الأمة في الأحكام الشرعية والمسائل الفقهية المختلفة .

وما الحديث الثالث فهو صريح فيما تضمن من عالمة الساعة وهو التفقه لغير الله إذ لا يوجد في الألف اليوم واحد يتفقه لأجل أن يعبد الله تعالى وحده بل لا بد من ضميمة طلب الوظيفة للعيش .

وأخيراً فهذه ست عشرة عالمة من علامات قرب الساعة قد ظهرت في الجملة فدللت على صدق النبي ﷺ في رسالته كما دلت على قرب مجيء الساعة . فهل من تائب قبل فوات الأوان فإن من تاب تاب الله عليه . ولا يهلك عند الله إلا هالك .

## ٦ - خفة الأحلام ، وذهب العقول

الأحلام جمع حلم ، وهو ما قبل النزع والطيش أو الجهل والسفه وخفة الأحلام معناها انعدام الصبر والأناة والسكون والهدوء عند المرء .

والعقول جمع عقل وهو نور باطنى تدرك به النفس ما لا تدركه بالحواس . وسمى العقل عقلا لأنه يعقل أى يحبس صاحبه عن اعتقاد أو قول أو فعل ما ليس بحق أو خير كما يمنعه من الواقع في المهالك . وذهب العقول معناه : انطهاس ذلك النور في القلب فيصبح العبد يعتقد الباطل ويقول القبيح ويفعل الشر وهو لا يشعر بفساد اعتقاده ولا بقبح قوله ولا فساد عمله والعياذ بالله تعالى وقد جاء في أشراط الساعة وعلاماتها الصغرى أن من أشراط الساعة ذهب العقول وخفة الأحلام والروايات التالية تحمل ذلك وتدل عليه .

١ - رواية الطبراني عن ابن عمر رضي الله عنهما وفيها أن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : « إن من علامات البلاء وأشراط الساعة أن تعزب العقول وتذهب الأحلام ويكثر القتل وتظهر الفتنة » والشاهد من الحديث في قوله تعزب العقول أى تغيب وتذهب ويدل على ظهور هذه العلامة ارتکاس الناس في الشرور والمجارى مع اعتقاد أكثرهم الباطل وقولهم غير الحق وفعلهم غير المعروف وهم لا يرون ذلك ولا يشعرون به كما في قوله وتذهب الأحلام فإن هذه العلامة قد ظهرت أيضا . يدل عليها ما عليه كثير من المسلمين من الطيش وقلة الصبر وانعدام التؤدة وكثرة الجهل والسفه .

٢ - رواية الطبراني أيضا عن أبي ثعلبة الخشنى رضي الله عنه . ومنها أن من أشراط الساعة ان تنتقص العقول وتعزب الأحلام ويكثر الهم .

٣ - رواية احمد والحاكم وابن ماجه من حديث أبي موسى الأشعري فيه قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أخاف عليكم المرج . قالوا : وما المرج يا

رسول الله قال : القتل قالوا : وأكثر ما يقتل اليوم إننا نقتل اليوم المشركين  
كذا وكذا فقال النبي ﷺ ليس قتل المشركين ولكن قتل بعضكم ببعض قالوا  
وفينما كتاب الله ؟ قال وفيكم كتاب الله عز وجل قالوا ومعنا عقولنا : قال :  
إنه تنتزع عقول عامة ذلك الزمان ويختلف هباء من الناس يحسبون أنهم على  
شيء وليسوا على شيء» .

لقد دلت هذه الروايات الثلاث على ما عنونا له من ذهاب الأحلام  
والعقول كما دلت على علامتين آخرين وهما كثرة الهم وكثرة القتل . وكانت  
العلماء أربعاً وقد ظهرت بصورة لاتحتاج إلى تدليل فذهب العقول  
والأحلام لا امتراء فيه ولا جدل وذلك لكتلة اعتقاد الناس الباطل وقوله  
والعمل كما أن ذهاب الأحلام أمر ظاهر في السفة والطيش عند أكثر الناس  
أيضاً إذ لم يبق من الصبر على الطاعة ولا عن المعصية ولا على البلاء إلا ما  
قل وندر كما أن كثرة القتل يدل عليه أن ما قتل في حروب الإسلام الأولى  
لم يتجاوز عدد القتلى فيها أكثر من خمسين ألفين وهذا العدد يقتل في يوم  
واحد فيما يدور بين المسلمين أنفسهم من حرب وقتل كما هو معلوم  
وظاهر . أما كثرة الهم فهو أمر يحمله كل إنسان اليوم وسواء كان غنياً أو  
فقيراً عالماً أو جاهلاً وصدق رسول الله ﷺ في أخباره وإنها لمعجزة نبوته  
وآيات رسالته كما هي علامات الساعة وأشراطها . ألا فلتُنَقِّلَ اللَّهُ يَا عباد  
الله ولنُعْجِل بالتوبيخ قبل الفوات فإن الساعة آتية لا ريب فيها وقد أصبحت  
على الأبواب . والله المستعان .

الخاتمة

وختاماً أقول إن القصد الأول من تأليف هاتين الرسالتين هو التذكير بحق الرسول ﷺ في الإيمان به ، والتصديق بما جاء به ، والعمل بطاعته ، في أمره ونفيه . كما هو التذكير بقرب الساعة ووجوب الإعداد لها بفعل الخيرات ، وترك المنكرات .

والقصد الثاني هو إعلام المسلم بأن ما حدث يحدث من عجائب المخترعات ، وما ظهر منها من نقائص في هذه الأمة أو كمالات كل ذلك قد أخبر به الرسول ﷺ وذكره لأصحابه ، فلا يتعجب المسلم من ذلك ولا يندهش ولا يختار ، وما عليه إلا أن يواصل مسيرة إيمانه وصالح أعماله حتى يفوز بحسن الخاتمة فيلقى ربه مؤمناً فيكرمه في جواره ويسعده في دار أوليائه الصالحين وعباده المتقيين . حقق الله لنا ذلك ؛ إنه بر رحيم . وصل اللهم على نبيك محمد واله وصحبه أجمعين .

## فهرس الأحاديث النبوية الشريفة

| الموضوع                                       | المقدمة | الصحيفة                       |
|-----------------------------------------------|---------|-------------------------------|
| العلامات الواردة في الآفاق                    | ٣       | ال العلامات الواردة في الآفاق |
| وجود دولية اليهود في فلسطين                   | ٦       | ٦                             |
| تعدد الدول الإسلامية                          | ٩       | ٩                             |
| نظريّة دارون                                  | ١٢      | ١٢                            |
| سلط الكفار على المسلمين                       | ١٤      | ١٤                            |
| نظام الشرط « البوليس »                        | ١٦      | ١٦                            |
| الحكم بغير ما أنزل الله                       | ١٨      | ١٨                            |
| ظهور الكشافة                                  | ٢٠      | ٢٠                            |
| المظاهرات بدل الغزو والجهاد                   | ٢١      | ٢١                            |
| فسو التجارة وكثرة المال وظهور القلم           | ٢٣      | ٢٣                            |
| العلامات الورادة في الأنفس : شيوخ الربا وأكله | ٢٥      | ٢٥                            |
| تشبه الرجال النساء والنساء بالرجال            | ٢٦      | ٢٦                            |
| التشبه باليهود والنصارى                       | ٢٨      | ٢٨                            |
| استحلال المحرمات                              | ٣٢      | ٣٢                            |
| طلب العلم لغير الله تعالى                     | ٣٣      | ٣٣                            |
| خفة الأحلام ، وذهب العقول                     | ٤٠      | ٤٠                            |



الرسالة السادسة عشر  
منطلق الفكر الإسلامي



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله ، وعاقبته لمن اتقاه ، وصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّهِ وَمُصَطَّفِهِ ،  
ورضاء الله تعالى على آل وصحابة رسول الله ...  
أما بعد - أيها الإخوة والأبناء الحضور - فإن الفكر الإسلامي يمتاز ،  
على غيره بخصائص لم تكن لسواء وهي أصالته ، وسموّه ، وشموله ،  
وصحة منطلقه وسلامته ...

وها نحن في هذه الكلمة القصيرة عن منطلق الفكر الإسلامي نشرح  
تلك الخصائص للفكر الإسلامي ونجلي حقائقها فنقول :  
الفكر بكسر الفاء ، وقد تفتح وهو أجود : مصدر فَكَرْ يَفْكِرُ فَكْرًا وَفَكْرًا  
من باب ضرب ، فلذا كان الفتح فيه أجود ، لأنَّ القياس ؛ اذ مصدر  
ضرب الضرب بالفتح . ومثل الفكر التفكير . وهو إعمال الخاطر في  
الشيء ، والتأمل فيه للوصول إلى معرفة حقيقته .  
والإسلامى : معناه النسوب إلى الإسلام الذي هو دين الحق الذى جاء  
به رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم .

وبناءً على هذا فالتفكير الإسلامي هو إعمال المرء السليم خاطره في تقويم  
الأشياء وإدراك معانيها ، وتحليل أحدها ، والحكم عليها صحةً وفساداً .  
وبعبارة أوضح أو أوسع وأشمل الفكر الإسلامي هو تفكير الإنسان  
المسلم في الكون والحياة وما وراءها من عالم الغيب مما يُعرَفُ غير المسلمين  
بها وراء الطبيعة أو بما هو ليس بمادة .

## أصالته :

هذا هوـ أيها الإخوة والأخوات تعريف الفكر الإسلامي أما أصالتهـ . فإن الأصالة مصدر أصل الشيء يأصل أصلاً وأصالة كان له أصل فهو فهو ذو أصالة أي ذو أصل شريف فهو أصيل ، وأصالة الرأي : جودته واصابته ومن هذا كان الفكر الإسلامي ذا أصالة كاملة ؛ لأنه من حيث الجودة أصيل لكونه تفكيراً لا يخرج عن دائرة الحق والعدل ، والخير ، والمعروف بحال من الأحوال ؛ إذا المسلم لا يعمل خاطره فيما هو شر ، أو فيما يؤذى ويضر . ومن حيث القدم والرسوخ فإنه تفكير عاصر الحياة البشرية منذ أن كان الإنسان الأول آدم أبو البشر عليه السلام ؛ إذ التفكير فيما ينفع لإحضاره والانتفاع به ، وفيما يضر لإبعاده وتجنبه تفكير وجده مع وجود الإنسان على هذه الأرض . فلهذا كله كان الفكر الإسلامي أصيلاً في شرفه وجودته ورسوخه وثباته

## سموّه

وأما سموـ فإن الفكر الإسلامي سام لا يهبط ولا يسف وذلك لسمو مقاصد المسلم ، وارتفاع حاجاته النفسية فوق المستويات المادية المابطة التي يقتصر عليها الفكر المادي عادة في هذه الحياة الدنيا !!

فسموـ الفكر الإسلامي يظهر بوضوح في متطلبات المسلم وتطلعاته وهي كلها سامية شريفة ؛ إذ متطلبات الإنسان المسلم تدور حول صفاء روحه وكمال خلقه ، وحسن أدبه وما يهوى ذلك له ، ويوفر عليه . ومتطلعاته تتوجه دوماً وأبداً نحو سعادة الحياتين وكرامتهمـ .

ومن هنا كان الفكر الإسلامي سامياً سمواً يتميّز به بين سائر الأفكار

المادية المابطة التي لا يتجاوز بها أصحابها منطقة المادة بخُثاً عن الأكل والشرب والتمنع الجنسي ، وما يوفر ذلك لهم ويهبّه من أسباب .

## شموله

وأما شمول الفكر الإسلامي ، فإن المسلم الحق يفكر مثل كل إنسان ، ولكن تفكيره شامل للحياة والكون ، وما وراء المادة ، أو عالم الغيب ، وغيره يفكر ولكن في حدود المادة غالباً ، فلا يتعدّاها إلى غيرها من عالم الروح إلا نادراً ، فلهذا كان الفكر الإسلامي شاملاً ، وكان الفكر المادي قاصراً محدوداً .

إن المسلم لما يفكّر لا يفكّر في إسعاد نفسه فقط بل يفكّر في إسعاد البشرية جماء ، ولا في نجاة نفسه دون غيره بل في نجاة كل الناس أما غير المسلم فإنه إن فكر في سعادة أو نجاة من شقاء يقصر تفكيره على نفسه ، وقلما يفكّر في غيره من سائر الناس . وهذا كان الفكر الإسلامي زيادة على أصلته وسموه شاملًا عاماً يعمُّ الحياة ويشملُ الكونَ كُلِّ الكون .

وعليه فمميّزات الفكر الإسلامي في الجودة والرسوخ والأصالة والسمو والشمول وهي مميزات لا توجد في فكر الإنسان غير المسلم بحال ؛ لأن منطلقات تفكير المسلم غير منطلقات تفكير غيره من سائر الناس .

## منطلقات الفكر الإسلامي

إن الفكر الإسلامي لينطلق من مبادىء ثلاثة أثبتتها القرآن الكريم بالبرهان العقلى ، وقررها بالأسلوب العلمي فآمن بها المسلم فكانت منطلقة تفكيره في الكون والحياة . وتلك المبادىء هي : مبدأ التوحيد وتحمية

المعاد . وضرورة الجزاء القائم على أساس تأثير الكسب في النفس .  
وإلى الإخوة والأبناء الحضور شرح هذه المبادئ الثلاثة التي هي منطلق  
الفكر الإسلامي قديماً وحديثاً .

### ١ - مبدأ التوحيد :

إن مبدأ التوحيد وتمثله كلمة الإخلاص : لا إله إلا الله قائم على أساس  
أن الإله الحق الذي يجب أن تؤله القلوبُ ذَلِّالَه ، ومحبة وتعظيمها ، والجوارح  
طاعة له واستكانة وضراعة هو من كان قبل تالييه رَبُّنا ، أى كان ربُّا قبل أن  
يكون إلهًا بمعنى معبد ، وأعني بكلمة الرب : خالق الْهَمْيُولِي والطينة  
الأولى موجد الحياة وواهبها موات الأشياء ، فكانت بها أحياء . خالق  
الأرزاق وأسبابها وهادئ الأحياء إلى متطلباتها ، كى يحفظ لها حياتها ، إلى  
آجالها التي قدرها لها . مدبراً أمر الأحياء ، المستكين منها في الأحساء ،  
كالسابع في الماء ، والساكِن الغبراء ، الكل على حد سواء . ذاك الذي  
آمات وأحيا ، ومنع وأعطى ، وأضحك وأبكي ، وأضل وهدى . وأسعد  
وأشقى علمه أحاط بكل شيء وقدرته على كل شيء . فإذاً هو  
من استجمعت هذه الصفات صفات الربوبية الحقة ، التي هي الخلق  
والرزقُ والتدبير .

وهي صفات عالية لم تتوفر بعد لاي إله في الأرض ، ولن تتوفر أبداً :  
إذ هي صفات الربوبية التي اختص بها الله جل جلاله وعظم سلطانه فكان  
إله الحق الذي لا إله غيره ولا رب سواه .

ومن هنا كان الفكر الإسلامي أسلم الأفكار الإنسانية وأسماها ؛ إذ  
المسلم يفكر من منطلق مبدأ التوحيد الذي جماعه إثبات وجوب وجود الله  
تعالى لاستحالة وجود الأكوان بنفسها مع ظهور عجزها وافتقارها إلى ذى  
ربوبية مطلقة يُمدُّها بوجودها ، ويدبر أمراها ، ليتعمم ذلك الوجود ويستمر

إلى نهاية الأجل المحدود له .

وإثباتات الالوهية الله تعالى للعالمين ، تلك الالوهية التي اقتضتها ربوبيته تعالى لكل شيء إذ ما دام الله تعالى خالق كل شيء فهو رب كل شيء ومليكه ، وتحتم أن يكون إله كل شيء ومحبوده .

وتحقيق ذلك بعبادة الله تعالى عبادة قائمة على أساس إخلاصها له تعالى بدءاً وانتهاءً وبما أحب أن يعبد به من أعمال القلوب والجوارح . وعلى الكيفية التي أمر أن يعبد بها بلا زيادة ولا نقصان ولا تقديم ولا تأخير .

وانطلاقاً من هذا المبدأ مبدأ التوحيد كان المسلم يرفض الإلحاد ويعلن أهله ؛ إذ الإلحاد باطل وأهله مبطلون . وينكر تعدد الآلهة ويعلن أهله ولا يقره ولا يقر عليه ، وذلك لفساده وبطانته عقلاً وواقعاً ، إذ لا إله إلا الله ذو الربوبية المطلقة لكل شيء فأنى يكون معه آلهة أخرى ؟ ، والكل مفتقر إليه في وجوده ، وحفظ ذلك الوجود له إلى نهاية أجله المقرر له . وينفي الشرك بجميع صوره وأنواعه ؛ لأنه ظلم ويمقت أهله لأنهم ظالمون وهذا كان المسلم ذا قناعة تامة في أنه لا يستطيع أى عاقل تحت الشمس أن يبطل قضية التوحيد أعني ما تضمنته كلمة الإخلاص « لا إله إلا الله » من حكم صحيح هو إثبات وجود الله تعالى ونفي الالوهية الحقة عن كل ما سواه وإثباتها له تعالى دون غيره من سائر الكائنات .

وذلك لأن نفي وجود الله تعالى - كما هو مذهب الملاحدة الشيوخين باطل مردود بوجود مخلوقات لا عدد لها ولا حد كلها مفتقرة إلى موجده لها وخصوص ولما لم يكن هناك من ادعى خلق هذه الكائنات وتخصيصها بها تسايز به عن بعضها في الوجود الذاتي والصفات والأفعال ونوع الحياة وكيفياتها . وهي حتى مفتقرة إلى ذلك كان الله تبارك وتعالى هو الخالق لها وبه أصبح وجود الله واجباً ضرورياً فكيف يصح في العقول نفيه .

كما أن إثبات تعدد الآلهة كما هو معتقد المشركين ، والنصارى باطل مردود أيضاً ؛ لأنعدام صفات الربوبية عند غير الله تعالى والتي هي الخلق

والرزق والتدبر ومالم يكن ربياً أى خالقاً رازقاً مدبراً لا يكون إلهاً معبداً عقلاً ولا شرعاً .

إن فناعة المسلم هذه . . . في أنه لا يستطيع أى عاقل أن يبطل حكم لا إله إلا الله جعلته يجاهر بمعتقده ويفاخر به ؛ لأنه معتقد الحق الذي لا يبطل ولأنه مصدر الكمال الذي لا يعتريه نقصان .

وكنتيجة طبيعية لمبدأ التوحيد هذا فإن المسلم يسمو بتفكيره فوق المستويات الأرضية الهاشطة كلها ؛ إذ مبدأ لا إله إلا الله لا يُقْنَى لمعتقده من الناس تفكيراً في أن من الخلق من ينفع أو يضر بدون إذن الله تعالى فيتوجه إليه بقلبه أو عمله راجياً منه حصول نفع أو دفع ضرر .

ومن هنا كان المسلم يرتفع بتفكيره كله نحو محاب الله تعالى ومكارهه يتغرس إليها قصد أن يتتجنب ذلك المكاره فيحتفظ بطهارة روحه وزكاتها وأن يصل إلى مستوى من الكمال والمعرفة يصبح معه لا يتحرك إلا في دائرة تلك المحاب يقدمها عملاً صالحاً يرجو به المغفرة والرحمة في الدنيا والآخرة .

## ٢ - مبدأ حتمية المعاد :

إن المعاد الآخرة والبعث الآخر كما جاء في الحديث أية الإخوة والأبناء لا يختلف أبداً ؛ لأنه العلة لهذا الكون وهذه الحياة والعلة -. عقلاً - لا تختلف عن المعلول بحال ؛ ولذا فهو كائن لا محالة وأجله مسمى عند الله أو ساعته محدودة لا تتحطّطاه .

وهو معتقد أطبقت عليه جميع الأديان الإسلامية فلم يكن دين سماوي صحيح يخلو في أصوله من هذا المعتقد الهام العظيم وذلك لا ليتوقف إصلاح الفرد والمجتمع البشري عليه فحسب بل لأنه أيضاً الحق الثابت الذي لا يمكن أن يكون غيره ؛ اذ لو لا وكانت الحياة عبثاً لا معنى لها قال

تعالى « أفحستم أننا خلقناكم عبناً وأنكم إلينا لا ترجعون فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم » .

إن مبدأ حتمية المعاد أبها الأخوة والأبناء وهو أحد منطلقات الفكر الإسلامي الثلاثة يعتبر المكيف لحياة الفرد المسلم والموجه له ، إذ جميع تصرفاته نابعة منه متکيفة به ؛ لأن اعتقاد المرء الحازم بأنه مسئول عن كل تصرفاته محاسب على كل أعماله مجزيٌّ بها . خيرها وشرها ، وقليلها وكثيرها سواء ، من شأنه أن يجعله يفكِّر قبل أن يقول أو يعمَل ، فيتحرى في كل قوله وعمله مالا إثم فيه ، ولا تبعية يتحملها من أجله وهذه أقل أحواله وإنما فسوف لا يطلب من الأقوال والأعمال إلا ما يعلم أنه سينتاب عليه الحسنى ويجزي عليه الغرفة إنه لأجل هذا كان مبدأ المعاد يمد الفكر الإسلامي ببطاقات جديدة تدفعه إلى السمو والكمال كلما فتر بملائسة المادة له وهو يعتدل فيها كضرورة من ضرورات هذه الحياة المادية يمده بالصفاء والإشراق ويمده بالقوة والأمل وهذه أي الصفاء والإشراق والقوة والأمل هي موجبات سموه وكماله اللذين يتتفوق بهما على كل الأفكار المادية في هذه الحياة .

إن الفكر الإسلامي وهو ينطلق من مبدأ البعث والجزاء يسمو بصاحبِه أن يظلم أو يعتدى أو يكذب أو يفترى أو يفسد أو يجرم ، لإيمان صاحبه الراسخ بأنه اذا مات لا يُترك أبداً ولا يهمل وإنما يبعث ليحاسب ويعاقب ، حكم الله الذي لا يختلف وقضاؤه الذي لا يرد . كما يرتفع به عن الدنيا والخباش ليقيمه الكامل أنها تلوث نفسه وتتجهُّ عنها عن معانى الخير والكمال في الدنيا ، وتحرمها السعادة في الدار الأخرى . وبالجملة فإن الفكر الإسلامي يسمو بتفكيره إلى مستويات من الخير والجمال والسمو والكمال لم يكن لغيره أن يصل إليها بحال من الأحوال وذلك لأنطلاق فكره من مبادئ الحق والخير ، وانطلاق فكر غيره من مبادئ الباطل والشر وشتان ما بينهما . !!

### ٣ - مبدأ ضرورة الجزاء القائم على أساس تأثير الكسب في النفس :

إن هذا المبدأ مأخوذ من القرآن الكريم كتاب الله الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . مأخوذ من قوله تعالى : « قد أفلح من زكاها ، وقد خاب من دسماها » وهو جواب أكبر قسم لله تعالى في كتابه العزيز وهو قوله عز وجل « والشمس وضحاها و القمر إذا تلاماها والنهر إذا جلاما ، والليل إذا يغشاها والسماء وما بناتها والأرض وما طحاناها ونفس وما سواها فألمهما فجورها وتقواماها قد أفلح من زكاها وقد خاب من دسماها . . . »

وشرح هذا المبدأ يقتضى تحليله إلى عناصره الأولى وهي : النفس البشرية ومدى قبولها لتأثير الكسب فيها ومظاهر ذلك التأثير ونتائجها في الحال والمآل

أما النفس البشرية فهي ذلك الجوهر النوراني العلوى الخفيف المتحرك النافذ في جوهر الأعضاء والسياري فيها سريان الماء في الورد أو النار في الفحم أو الكهرباء في أسلاكها .

وأما مدى قبولها لتأثير الكسب فيها . فإن النفس البشرية بما أنها جوهر وليس بعرض فإنها حسب سنة الله تعالى في الجواهر أى الأجسام قابلة لتأثير الكسب فيها بنوعيه أى الخير والشر شأنها شأن سائر الأجسام فالجسم البشري تؤثر فيه الأحداث الداخلية فيه والخارجية عنه ، فهو يمرض ويداوى فيصعد وتظهر عليه أعراض المرض والصحة وفي حال مرضه يظهر عليه الشحوب والأصفرار والهزال ويعجز عن الحركة والقول والعمل كلما

اشتد به المرض ، وفي حال الصحة يظهر عليه الحيوية والنشاط والسمن والقدرة على الحركة والقول والعمل الأمر الذي لا ينكر ولا يجهل بحال . وإذا كانت الأجسام على هذه السنة في قبول التأثير فان النفس البشرية كذلك فإنها تمرض و تعالج فتصبح و تظهر عليها أعراض المرض والصحة ففي حال مرضها يصبح يكذب ويخون ويغش ويخدع ويشع ويدخل ويرانى وينافق ويتکالب على الدنيا ويصارع على الشهوات ويعجز عن فعل المعروف والخير ويكره الطهر والصفاء ومحب الخبث والكدر النفسي ويؤثرهما .

وفي حال صحتها يصبح صاحبها صدوقاً أميناً كريماً رحيمًا مخلصاً بعيداً عن النفاق والرباء ، زاهداً في الدنيا راغباً عن شهواتها قادرًا على فعل الخير والمعروف ، يحب الطهر والصفاء ويكره الخبث والخنف وكل الشر والفساد في الأرض .

### الكسب المؤثر في النفس وشروط ذلك :

إن المراد من الكسب المؤثر في النفس البشرية أيها الإخوة والابناء هو ما كان من جنس الإيمان والعمل الصالح ، وهذا يؤثر فيها بالزكاة والطهور وما كان من جنس الشرك والمعاصي وهذا يؤثر فيها بالخبث والتدسيس .

### شروط الأول :

- أن يكون مما شرع الله تعالى لعباده أن يعتقدوه ، أو يقولوه ويعملوا به .
- وأن يقوم به العبد خالصاً لوجه الله تعالى فلا تشويه شائبة شرك أو رباء .

● وأن يزديه العبد المؤمن أداء صحيحاً يوافق فيه مراد الله تعالى المبين  
على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم .  
فيراعى فيه هيئته فلا يزيد فيها ولا ينقص منها .  
ويراعى فيه كيفيته فلا يقدم فيها ولا يؤخر .  
ويراعى زمانه ومكانه فلا يوقعه في غيرهما .  
وبذلك يولد هذا العمل الطاقة النورانية المطلوبة للنفس البشرية كى  
تطيب وتزكى وتطهر .

هذه شروط هذا الكسب الصالح لكي يؤثر في النفس بالزكاة والطهر  
فإن نقص منها شرط أو أكثر بطل مفعولها ولم تؤثر في النفس التأثير المطلوب  
لها لتصبح أهلاً لمرضاة الله ومجاورة الصالحين في الملوك الأعلى . فلو احتل  
شرط كون العمل بما شرع الله تعالى لعباده من الطاعات والقربات بأن كان  
بدعة محدثة الصفت بدين الله تعالى فإن العمل لا ينبع الحسنات المطلوبة  
للنفس لتحسين بها وتشرف .

ولو احتل شرط الإخلاص فيه الله تعالى بأن أشرك فيه العبد غير الله  
تعالى أو راءى فيه أحداً من الناس بطل مفعول العمل ولم يتبع كذلك .  
ولو احتل شرط الأداء المواجب لما شرع الله تعالى وبين على لسان رسوله  
صلى الله عليه وسلم بأن لم تراع فيه الكمية بأن زيد فيها ، أو نقص منها ،  
كزيادة ركعة أو سجدة في الصلاة المكتوبة ، أو لم تراع فيها الكيفية بأن قدم  
فيها بعض أجزائها أو آخر أو غيرت بعض صفاتها من سر أو جهر أو طول  
أو قصر كان يقدم السجود في الصلاة على الركوع أو غيرت فيها صفة الجهر  
بالسر أو العكس أو خافت بها المصل فلم يطمئن في رکوعها أو سجودها  
وقيامها .

أو أقعها صاحبها في غير زمانها أو مكانتها كان أديت الصلاة المكتوبة  
قبل دخول وقتها أو بعد خروجه أو وقف في الحج في غير تاسع الحجة  
أو أديت الصلاة في بقعة مخصوصة أو نجسة أو في مقبرة أو مجرزة أو معطن

إبل . أو وقف الحجاج بمكان غير عرفة بدلاً عن عرفة أو طافوا ببيت الله تعالى غير الكعبة بأن طافوا بمسجد من المساجد بطلت العبادة في كل ذلك وفسدت ولم تثمر ما كان مرجوا منها أن تثمره للنفس من زكاة وطهر .

● ومن هنا أيها الإخوة والبناء اشتذ نكير العلماء على البدع والمبتدعين لما عرفوا من فساد البدعة وبطلانها وعدم جدواها وانعدام النفع منها « لأن كل بدعة ضلاله وكل ضلاله في النار » ولقول الرسول صلى الله عليه وسلم « إياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلاله » .

وقوله : « من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد » .

وما يجب التنبيه عليه ولفت النظر إليه أيها الإخوة والبناء هو أنه لفرق بين المبتدع الذي يضع للمؤمنين أنواعاً من الطاعات ويدعوهم إلى العمل بها لتزكوهما نفوسهم وتظهر فرضي عنهم ربهم ، ويقر بهم . وبين المبتدع الذي يسمى في عرف أهل العصر بالشرع القانوني الذي يضع للمسلمين قوانين تحفظ دماءهم وأعراضهم وأموالهم وتنشر الرحمة وتشيع الاخاء والمودة بينهم فيشرع السجن المؤبد للقاتل العائد في قتله والسجن المؤقت للزناني المتهك للحرمات أو للسارق المروع للأمنين والأمنات ويشرع الضرائب المالية الفادحة عوضاً عن الزكوات الواجبة وما إلى ذلك من قوانين العقوبات التي استبدلها الحكام في ديار المسلمين بأحكام الله تعالى وحدوده .

أقول إنه لفرق بين المبتدع الذي يشرع للروح ما يزكيها ويظهرها وبين من شرع للجسم ما يحفظه به نامياً صالحاً يؤدى وظائفه على الوجه المطلوب له الكل مبتدع متكلف ما ليس له بحق . منازع الله تعالى في حق التشريع الذي هو حق رب وحده إذ الذي لم يكن خالقاً لم يكن شارعاً ؛ إذ لا يعرف ما يصلح المخلوق إلا خالقه ، فالذي خلق مخلوقاً عليه أن يشرع له من الوظائف التعبدية ما يزكي به روحه ، ومن القوانين القضائية والجناحية ما يربى به جسمه ويحفظه له صالحاً ناماً .

وَمَا دَامَ إِلَّا إِنْسَانٌ لَمْ يُخْلِقِ الْإِنْسَانَ فَإِنَّهُ لَمْ يَكُنْ مِنْ حَقِّهِ أَوْ مَا يَصْحُحُ مِنْهُ  
وَلَهُ أَنْ يَضْعِفَ لِلْإِنْسَانِ الْمُسْلِمَ مِنَ الْبَدْعِ وَالْقَوْانِينَ مَا يَدْعُونَ أَنَّهُ يَطْهُرُ بِهِ رُوحَهُ  
وَيَحْفَظُ بِهِ جَسْمَهُ وَعَرْضَهُ وَمَا لَهُ ؛ لَأَنَّهُ لَا يَمْلِكُ الْقُدْرَةَ الْكَافِيَّةَ لِإِعْجَادِ الْمُؤْثِرِ  
الْخَاصِّ فِي تِلْكَ الْبَدْعَةِ الشَّرِيعَةِ أَوِ الْقَانُونِيَّةِ إِذَا ذَوِي لَا يَسْتَطِعُونَ أَنْ يَوْجِدُونَ  
غَذَاءً فِي الْخَشْبِ أَوِ التَّرَابِ لِلْإِنْسَانِ يَتَغَذَّى بِهِ بَعْدَ أَنْ أَخْلَاهُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْهُ ،  
لَا يَسْتَطِعُونَ أَنْ يَوْجِدُونَ فِي الْبَدْعَةِ الَّتِي ابْتَدَعُوهَا الْقُوَّةَ الْمُؤْثِرَةَ فِي النَّفْسِ أَوِ الْجَسْمِ  
لِإِصْلَاحِهَا وَاسْعَادِهَا . وَمِنْ هَنَا كَانَ الْمُبَدِّعُ وَالْمُشْرِعُ ظَالِمِينَ وَكَانَ الْعَمَلُ  
بِالْبَدْعَةِ وَالْقَانُونِ الْمَنَاهِضِ لِشَرِعِ اللَّهِ تَعَالَى ظَلِمًا وَسِعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيْ  
مِنْ قَلْبِ يَنْقَلِبُونَ .

● وَشُرُوطُ الثَّانِي وَأَذْكُرْ بِأَنَّهُ الْكَسْبُ الْمُؤْثِرُ فِي النَّفْسِ مَا هُوَ مِنْ جَنْسِ  
الشَّرِكِ وَالْمَعَاصِي شَرِوطُهُ هُوَ :

- (١) أَنْ يَكُونَ مَا حَرَمَ اللَّهُ تَعَالَى اعْتِقَادَهُ أَوْ قَوْلَهُ أَوْ عَمَلَهُ كُسَائِرُ  
الاعْتِقَادَاتِ الْبَاطِلَةِ وَالْأَقْوَالِ السَّيِّئَةِ وَالْأَعْمَالِ الْفَاسِدَةِ مَا جَاءَ تَحْرِيمَهُ فِي  
كِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى أَوْ عَلَى لِسَانِ رَسُولِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .
- (٢) أَنْ يَصُدِّرَ هَذَا الْكَسْبُ عَنْ مَكْلُوفٍ شَرِيعًا وَذَلِكَ بِأَنَّهُ يَكُونُ  
عَاقِلًا مِيَزًا يَقْظَأُ غَيْرَنَائِمٍ فَمَا يَصُدِّرُ مِنْ أَعْمَالٍ أَوْ أَقْوَالٍ عَنْ غَيْرِ الْمَكْلُوفِينِ  
كَالْمَجَانِينَ وَالْأَطْفَالَ لَا تَأْثِيرَ لَهُ عَلَى النَّفْسِ الْبَشِّرِيَّةِ لَخْبَرٌ رَفَعَ الْقَلْمَنْ عَنْ  
ثَلَاثَةِ عَنِ الْمَجْنُونِ الْمَغْلُوبِ عَلَى عَقْلِهِ حَتَّى يَبْرُأُ وَعَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيقْظَ  
وَعَنِ الصَّبَى حَتَّى يَحْتَلِمُ »
- (٣) أَنْ يَكُونَ الْكَاسِبُ مَرِيدًا خَتَارًا وَأَعْنَى بِالْمَرِيدِ : مَنْ يَصُدِّرُ عَنْهُ  
الْفَعْلَ أَوِ الْقَوْلَ وَهُوَ قَاصِدُ فَعْلِهِ أَوْ قَوْلِهِ بِحِيثُ لَمْ يَقْعُدْ مِنْهُ نَسْيَانًا وَلَا خَطَا .  
وَأَعْنَى بِالْمَخْتَارِ مَنْ لَمْ يَقْعُدْ مِنْهُ الْفَعْلَ أَوِ الْقَوْلَ مَكْرَهًا عَلَيْهِ مُضْطَرًا إِلَيْهِ  
وَإِنَّمَا وَقَعَ مِنْهُ فِي حَالٍ حَرِيتَهُ وَاخْتِيَارَهُ ، فَغَيْرُ الْمَرِيدِ وَغَيْرُ الْمَخْتَارِ إِذَا صُدِّرَ  
عَنِهَا الْقَوْلُ أَوِ الْفَعْلُ لَا يَؤْثِرُ فِي نَفْسِهَا لِعَلَةِ الْعَدَمِ الْقَصْدِ وَالْإِكْرَاهِ . وَفِي  
هَذَا يَقُولُ الرَّسُولُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « رَفَعَ عَنْ أَمْتَى الْخَطَا وَالنَّسْيَانِ »

وما استكرهوا عليه » وفي القرآن الكريم معنى ذلك قال تعالى من سورة البقرة : « ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ». وقال تعالى من سورة النحل : « إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ».

### مظاهر تأثير الكسب في النفس :

إن للكسب تأثيراً على النفس البشرية متى توفرت له شروطه التي قدمتنا بيانها آنفاً ، والجزاء سواء كان دنيوياً أو آخر ويترتب على تأثير ذلك الكسب في النفس وفي القرآن الكريم « من يعمل سوءاً يجز به ولا يجد له من دون الله ولها ولا نصيراً » ( من عمل صالحاً من ذكر أو أثني وهو مؤمن فلنحيشه حياة طيبة ولنجزءينهم أجرهم بـأحسن ما كانوا يعملون ) ومن مظاهر تأثير الكسب في النفس حب الفضائل والرغبة فيها والعمل على تحصيلها والتخلص بها وببذل الجهد والواسع في ذلك كما هو ظاهر مشاهد في أهل الإيمان والعمل الصالح بين الناس وفي كل زمان ومكان وما ذاك إلا مظاهر من مظاهر تأثير الإيمان والعمل الصالح في نفوسهم ، ظهر وكأنه عرض من أعراض نفوسهم لسلامة تلك النفوس وطيبتها وظهورها .

كما أن حب الرذائل والرغبة فيها وطلبها والتلوث بها وببذل الجهد والطاقة في سبيل الوصول إليها كما هو مرئى ومشاهد في أصحاب الشرك والمعاصي والذين يوجدون في كل زمان ومكان ما هو إلا مظاهر من مظاهر تأثير الكسب في النفس فالجرائم التي ترتكب في دنيا الناس على اختلافها وتتنوعها ما هي إلا أعراض تظهر في سلوك المرء نتيجة تأثير كسبه في نفسه .

هذه نتائج تأثير الكسب في النفس في الحياة الدنيا أما في الآخرة فقد بين القرآن الكريم ذلك في قوله تعالى « قد أفلح من زكاها وقد خاب من دسماها » فقد قضى الله عز وجل بفلاح من زكي نفسه بالإيمان والعمل

الصالح اعتقاداً وعملاً كما قضى بخسران من دسى نفسه بالشرك  
والمعاصي اعتقاداً وعملاً أيضاً .

والفلاح المحكم به لذوى النفوس الزكية هو ما بينه تعالى في قوله « كل  
نفس ذاتة الموت وإنما توفون أجوركم يوم القيمة فمن زحزح عن النار  
وأدخل الجنة فقد فاز وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور » .

والخسران المقضى به لأهل الأرواح الخبيثة والنفوس المدنسة الشريرة هو  
ما ذكره تعالى في قوله : « قل إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم  
يوم القيمة . ألا ذلك هو الخسران المبين » .  
هذا . . . . .

وخلالصة القول في منطلق الفكر الإسلامي أنها الإخوة والأنباء أن الفكر  
الإسلامي من أسلم الأفكار وأسماها وأنه فكر يمتاز بالأصالة والشمول  
والسمو فلا يقاس بالأفكار المادية المابطة بحال من الأحوال ذلك أن  
الأفكار المادية منطلقاتها : الأهواء والشهوات وحب التسلط والرغبة في  
القهر والاستعلاء على الناس أما الفكر الإسلامي فإن منطلقاته التوحيد  
الذى يربط البشرية لو آمنت كلها برباط العبودية لله تعالى فيسوى بين قورها  
 وضعيفها وغنىها وفقيرها وأبيضها وأسودها ويحررها من كل عبودية إلا الله  
تعالى افتسموا وتبلغ الكمال الذى خلقت مستعدة له لو آمنت واتقنت .

وختمية المعاد الذى يعتقد المؤمن من أسر الشهوات وخلصه من رق  
الرغبة في الدنيا والتکالب عليها ويكون منه مثالاً صادقاً للعدل والاستقامة  
في الحياة .

## وضرورة الجراء القائم على أساس تأثير الكسب في النفس :

وهو أحد منطلقات الفكر الإسلامي الثلاثة وهو منطلق يوجد من نفس المرء المسلم رقياً عليه ومهماً طوال حياته يمنعه من الظلم ومن كل شر وفساد في الأرض ويحده إلى فعل الخيرات والإكثار من عمل الصالحات كما ينمى فيه خلق العدل والإنصاف من النفس ويحبب إليه الفضائل ويذكره إليه الرذائل و يجعله من أرشد الناس بين الناس .

وكلمةأخيرة في هذا الحديث وهي أن العالم الإنساني اليوم قد سادته الأفكار المادية وهي تقوده إلى هاوية الهالك والخسران وإن كان هناك أمل في خلاصه مما تردى فيه وما يتوقع له فهو في عودة؛ الفكر الإسلامي المنطلق من ينابيع الحق والخير الصادر عن وحي الكتاب والسنة .

أما كيف تعود تلك القيادة؟ فإننا نقول : إن هناك سبلاً كثيرة لذلك ومن أخصها طريقاً وأمنها وأسلمها سبلاً أن يتحمل إمام المسلمين خالد ابن عبد العزيز وللذي عهده حفظهما الله تعالى وأيداهما بروح منه أن يتحمل دعوة الملوك والرؤساء المؤمنين على عقد بالمدية النبوية لاتخاذ قرار بما يلي :

- ١ - الإعلان عن اتفاق المؤمنين على ضرورة عودة الحياة الإسلامية في بلاد المسلمين عقيدة وعبادة وادباً وخلفاً وحكماً وظاماماً وشرعياً لإنقاذ المسلمين مما حل بهم ونزل بديارهم من ضعف وذل وهون ودون .

- ٢ - تكوين لجنة موسعة من علماء الشريعة في البلاد الإسلامية وأن يعهد إليها بوضع دستور إسلامي لأمة الإسلام تؤخذ كل بنوده ومواده نصاً وروحاً من الكتاب العزيز والسنّة النبوية الصحيحة والفقه الإسلامي المستبط من الوحيين في عصر الصحابة والتابعين وأئمّة الإسلام الصالحين .

- ٣ - الإعلان عن استئناف الحياة الإسلامية فور صدور هذه القرارات

وذلك بوجوب اقامة الصلاة بين كل أفراد الأمة الإسلامية إقامة إجبارية وبحسب منع الخمر شرابة وتجارة وإنتحاراً بين كل أفراد المسلمين وبحسب إلزام الفتاة المسلمة والمرأة المسلمة بالزي الإسلامي والمحجائب الإسلامي ومنع الاتصال بين النساء والرجال منعاً كلياً وفي كل المجالات وبحسب تطهير الإعلام في ديار المسلمين صحفة وإذاعة وتلفازاً ومسرحياً تطهيره من نشر وإذاعة وإظهار كل ما يمس العقيدة الإسلامية والخلق الإسلامي أو يتناقض مع مبادئ الإسلام وتعاليمه القائمة على أساس الطهر والكمال النفسي والخلقي في الحياة .

وبحجب إيقاف سائر المعاملات الربوية وتصفيتها وتستبدل بهذه البنوك الربوية (مصارف وبنوك إسلامية يسهم فيها كل مسلم ، و المسلمات تقوم على أساس منع الربا وحضر التعامل به . وبوجوب تعقب الملاحدة في بلاد المسلمين واضطراهم إلى العودة إلى حياة الإيمان والعمل والجهاد في الحياة . ومن رفض منهم ذلك يحكم فيه السيف فهو الحد الفاصل بين الكفر والإيمان .

٤ - الإعلان عن موعد بدء تنفيذ مواد الدستور والأخذ بها وتطبيقاتها يوم الفراغ من وضعه ، وتقديمه لأعضاء مؤتمر الفقه الإسلامي الذي انعقد أول مرة فيبدأ بتعيين إمام المسلمين ومجلس حكومته المكون من ممثلين صالحين لكل الأقاليم الإسلامية التي رضى حكامها بالوحدة الإسلامية في ظل الحياة الإسلامية والدستور الإسلامي ، ثم التطبيق الحرفي لكل مواد الدستور وبنوته شريعة وسياسة بكل صدق وجد و الأخلاق .

هذا والله أنسى أن يتحقق عودة الفكر الإسلامي ليقود ويسود على يد هذه الحكومة الإسلامية في ديار الإيمان هذه إنه قدير وبالإجابة جدير .  
والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .



## الفهارس

### الرسالة الأولى

|                                |      |
|--------------------------------|------|
| صلوة                           | ص ٥  |
| الرسالة الثانية                |      |
| الجمل في زكاة العمل            | ص ١٥ |
| مقدمة الرسالة                  | ص ١٧ |
| حكم الزكاة                     | ص ١٩ |
| حكمة الزكاة                    | ص ٢٠ |
| عقوبة مانع الزكاة              | ص ٢١ |
| يوم القيمة                     | ص ٢٢ |
| ما تجب فيه الزكاة من المال     | ص ٢٣ |
| شروط وجوب الزكاة               | ص ٢٤ |
| بيان كيفية زكاة الماشية        | ص ٢٧ |
| الإبل                          | ص ٢٧ |
| البقر                          | ص ٢٩ |
| الغنم                          | ص ٢٩ |
| تنبيهات تتعلق بزكاة الماشية    | ص ٣٠ |
| بيان كيفية زكاة الشمار والحبوب | ص ٣٣ |
| الواجب في زكاة الشمار والحبوب  | ص ٣٣ |
| بيان كيفية زكاة النقدين        | ص ٣٦ |
| الذهب                          | ص ٣٦ |
| الفضة                          | ص ٣٧ |
| عروض التجارة                   | ص ٣٨ |
| الديون                         | ص ٤٠ |
| المال المستفاد                 | ص ٤١ |

زكاة الأوراق المالية  
مصارف الزكاة  
صدقة الفطر

### الرسالة الثالثة

هكذا الحج المبرور والزيارة ص ٥٧

نبهات ص ٦١

الزيارة ص ٦٢

### الرسالة الرابعة

حسن المقال في ثبوت رؤية الهملا ص ٦٧

الحقيقة الأولى ( لا يحب صيام ولا إفطار إلا يقين الرؤية ) ص ٦٩

الحقيقة الثانية ( الشهر تسعه وعشرون يوماً أو ثلاثون ) ص ٧٣

الحقيقة الثالثة ( وجوب ترائي الهملا ، وحرمة ترك ذلك للحساب ) ص ٧٥

الحقيقة الرابعة ( اختلاف المطالع معتبر شرعاً ) ص ٧٨

الحقيقة الخامسة ( اختلاف المسلمين في الصيام والإفطار تبعاً لثبوت الرؤية وعدمها أمر محمود وغير مذموم شرعاً )

الحقيقة السادسة ( في وجوب التأكيد من صحة الرؤية ) ص ٨٠

الحقيقة السابعة ( في بيان حكم من رأى الهملا ولم تقبل شهادته ) ص ٨٤

هل توحيد الصيام والإفطار بين المسلمين ممكن ؟ ص ٨٦

### الرسالة الخامسة

من المسئول عن ضياع الإسلام ص ٩٣

بين يدي الرسالة ص ٩٥

الإسلام الضائع ص ٩٦

كيف ضاع الإسلام ؟ ص ١١١

من المسئول عن ضياع الإسلام ؟ ص ١٠٣

كيف يحفظ ما بقي من الإسلام داخل بلاده وخارجها ص ١١١

مهام اللجنة ص ١١٥

هل يعود الإسلام ، ويكمel الناس ويسعدون عليه ؟؟ ص ١١٨

خلاصة ماجاء في الرسالة من حقائق علمية ثابتة ص ١٢١

### الرسالة السادسة

|       |                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------|
| ص ١٢٥ | الى التصوف ياعباد الله                              |
| ص ١٢٧ | المقدمة                                             |
| ص ١٣١ | التصوف وأصوله                                       |
| ص ١٣١ | التصوف                                              |
| ص ١٣٤ | أصول التصوف                                         |
| ص ١٣٥ | الأصل الأول (الطريقة)                               |
| ص ١٣٧ | الأصل الثاني (الشيخ المأذون له)                     |
| ص ١٤٣ | الأصل الثالث (المهدة او البيعة والمصافحة والتلقين)  |
| ص ١٤٧ | الأصل الرابع (الاوردة الصوفية وما فيها من حق وباطل) |
| ص ١٥١ | الأصل الخامس (الخلوة)                               |
| ص ١٥٦ | الأصل السادس (الكشف)                                |
| ص ١٥٩ | الأصل السابع الفناء                                 |
| ص ١٦١ | الأصل الثامن (الظاهر والباطن ، والشريعة والحقيقة)   |
| ص ١٦٤ | أقطاب الصوفية وأولياؤهم                             |
| ص ١٦٤ | الأقطاب                                             |
| ص ١٦٥ | الأولاء                                             |
| ص ١٦٩ | لحات من الوجه الظلم للتصوف                          |
| ص ١٧٦ | الاسلام نعم البديل                                  |
| ص ١٧٧ | حقيقة الاسلام                                       |
| ص ١٧٧ | الايمان بالله ربها                                  |
| ص ١٧٧ | الايمان بالله اهلا                                  |
| ص ١٧٧ | اسلام القلب للرب                                    |
| ص ١٧٨ | اسلام الجوارح للرب عز وجل                           |
| ص ١٧٩ | المجايدة                                            |
| ص ١٧٩ | الصبر                                               |
| ص ١٧٩ | المراقبة                                            |
| ص ١٨٠ | الافتقار                                            |
| ص ١٨٢ | الأوراد النبوية                                     |
| ص ١٨٢ | مشروعية الأوراد                                     |
| ص ١٨٣ | تفاصيل الأذكار                                      |

|       |                                                   |
|-------|---------------------------------------------------|
| ص ١٨٣ | من أفضل أنواع الذكر سبعة                          |
| ص ١٨٤ | من أفضل أنواع المحامد                             |
| ص ١٨٥ | من أفضل أنواع الاستغفار خمسة                      |
| ص ١٨٦ | من أفضل أنواع الاستعاذه ثمانية                    |
| ص ١٨٨ | من أفضل أنواع الصلاة على النبي صل الله عليه وسلم  |
| ص ١٨٩ | من أفضل الأدعية                                   |
|       | <u>الرسالة السابعة</u>                            |
| ص ١٩٣ | فصل الخطاب في المرأة والحجاب                      |
| ص ١٩٧ | بين يدي الرسالة                                   |
| ص ١٩٩ | حقائق لا بد من بيانها                             |
| ص ١٩٩ | الحقيقة الأولى                                    |
| ص ٢٠٠ | الحقيقة الثانية                                   |
| ص ٢٠٢ | الحقيقة الثالثة                                   |
| ص ٢٠٣ | الحقيقة الرابعة                                   |
| ص ٢٠٤ | الحقيقة الخامسة                                   |
| ص ٢٠٦ | الحقيقة السادسة                                   |
| ص ٢٠٧ | المرأة                                            |
| ص ٢٠٧ | حقوق المرأة المسلمة                               |
| ص ٢١٣ | الحجاب                                            |
| ص ٢١٣ | مشروعية الحجاب                                    |
| ص ٢١٩ | وجوب الحجاب على المرأة المسلمة                    |
| ص ٢٢٦ | الخاتمة                                           |
|       | <u>الرسالة الثامنة</u>                            |
| ص ٢٣١ | الإنصاف فيما قبل في المولد من الغلو والإجحاف      |
| ص ٢٣٢ | مقدمة علمية هامة                                  |
| ص ٢٣٨ | تمة نافية في بيان السنة والبدعة                   |
| ص ٢٤٣ | فرع مهم في بيان الفرق بين البدعة والمصالح المرسلة |
| ص ٢٥٣ | المولد النبوى الشريف وحكم الاسلام فيه             |
| ص ٢٥٤ | علل غير كافية في إقامة المولد                     |
| ص ٢٥٦ | شبه ضعيفة احتاج بها المرخصون في الاحتفال بالمولود |

|       |                        |
|-------|------------------------|
| ٢٦١ ص | البديل الخير           |
| ٢٦٢ ص | غلوق المولد شان        |
| ٢٦٤ ص | إجحاف غير لائق         |
| ٢٦٧ ص | الخاتمة                |
|       | <u>الرسالة التاسعة</u> |

|       |                                             |
|-------|---------------------------------------------|
| ٢٧١ ص | كمال الأمة في صلاح عقيدتها                  |
| ٢٧٣ ص | مقدمة                                       |
| ٢٧٠ ص | شرح أية « ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها » |
| ٢٧٨ ص | هل استمرار الإصلاح شرط في عدم الفساد        |
| ٢٨١ ص | المقالة الأولى                              |
| ٢٨٢ ص | المقالة الثانية                             |
| ٢٨٥ ص | المقالة الثالثة                             |
| ٢٨٧ ص | المقالة الرابعة                             |
| ٢٨٨ ص | المقالة الخامسة                             |
| ٢٨٩ ص | المقالة السادسة                             |
| ٢٩١ ص | المقالة السابعة                             |
| ٢٩٢ ص | المقالة الثامنة                             |
| ٢٩٣ ص | المقالة التاسعة                             |
| ٢٩٤ ص | المقالة العاشرة                             |
| ٢٩٦ ص | المقالة الحادية عشرة                        |
| ٢٩٧ ص | المقالة الثانية عشرة                        |
| ٢٩٩ ص | المقالة الثالثة عشرة                        |
| ٣٠٠ ص | المقالة الرابعة عشرة                        |
| ٣٠٣ ص | المقالة الخامسة عشرة                        |
|       | <u>الرسالة العاشرة</u>                      |

|       |                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------|
| ٣١٣ ص | النصائح للأزواج قدمت لبيت الله الحجاج<br>فانحة              |
| ٣١٣ ص | الزوج الأول من النصائح للأزواج الإيمان ، والتفوى<br>الإيمان |
| ٣١٤ ص |                                                             |
| ٣١٥ ص | التفوى                                                      |

|       |                                                   |
|-------|---------------------------------------------------|
| ص ٣٢١ | الزوج الثاني من النصائح الأزواج الذكر والشقر      |
| ص ٣٢١ | الذكر                                             |
| ص ٣٢٥ | الشقر                                             |
| ص ٣٢٦ | بعض أسرار الشقر وفضائله                           |
| ص ٣٢٩ | الزوج الثالث من النصائح الأزواج المجرة والجهاد    |
| ص ٣٢٩ | المجرة                                            |
| ص ٣٣١ | فضل المجرة                                        |
| ص ٣٣١ | حكم المجرة                                        |
| ص ٣٣٢ | حكمة المجرة                                       |
| ص ٣٣٢ | الجهاد                                            |
| ص ٣٢٧ | الزوج الرابع من النصائح والأزواج العبادة والتوكيل |
| ص ٣٢٧ | العبادة                                           |
| ص ٣٤٠ | التوكيل                                           |
| ص ٣٤١ | حكم التوكيل                                       |
| ص ٣٤١ | مظاهر التوكيل                                     |
| ص ٣٤٠ | مظاهر عدم التوكيل                                 |
| ص ٣٤٥ | الزوج الخامس من النصائح الأزواج الصبر والصلوة     |
| ص ٣٤٥ | الصبر                                             |
| ص ٣٤٨ | الصلوة                                            |
| ص ٣٤٩ | لطائف الصلاة                                      |
|       | <u>الرسالة الحادية عشرة</u>                       |
| ص ٣٥٣ | عشر وصايا قدمت لوفود بيت الله الحجاج              |
| ص ٣٥٥ | الوصية الأولى العبادة                             |
| ص ٣٥٨ | الوصية الثانية الإخلاص                            |
| ص ٣٦٢ | الوصية الثالثة العلم                              |
| ص ٣٦٥ | الوصية الرابعة التفكير                            |
| ص ٣٦٩ | الوصية الخامسة الحلم                              |
| ص ٣٧٢ | الوصية السادسة التواضع                            |
| ص ٣٧٦ | الوصية السابعة الصدق                              |
| ص ٣٨٠ | الوصية الثامنة العدل                              |

الوصية التاسعة للإحسان  
الوصية العاشرة للسلام  
الرسالة الثانية عشرة

السنة الوحى الثانى حاضرة القيت بمى على وفود بيت الله الحجاج ص ٢٩١

### الرسالة الثالثة عشر

|       |                                       |
|-------|---------------------------------------|
| ص ٤٠٩ | حرمة الابتداع في الدين وكل بدعة ضلاله |
| ص ٤١١ | المقدمة                               |
| ص ٤١٥ | حكم الابتداع في الدين                 |
| ص ٤١٥ | إنكار البدعة                          |
| ص ٤١٧ | البدعة نوعان حقيقة وإضافية            |
| ص ٤١٨ | البدعة المكفرة                        |
| ص ٤١٩ | البدعة المفسدة                        |
| ص ٤٢١ | وجوب محاربة البدع                     |
| ص ٤٢٣ | أسباب الابتداع                        |
| ص ٤٢٤ | المصالح المرسلة                       |
| ص ٤٣١ | صور من البدع كبيرة وصغرتها            |
| ص ٤٣١ | البدع الواردة في المعتقدات            |
| ص ٤٣٢ | البدع الواردة في العبادات             |
| ص ٤٣٣ | البدع الواردة في المعاملات            |
| ص ٤٣٣ | في التجارة                            |
| ص ٤٣٤ | في الطعام والمشارب والملابس           |
| ص ٤٣٦ | طريق الخلاص من البدع                  |
|       | <u>الرسالة الرابعة عشرة</u>           |

|       |                                          |
|-------|------------------------------------------|
| ص ٤٣٩ | اللقطات فيما ظهر للساعة من علامات        |
| ص ٤٤١ | بين يدي الرسالتين                        |
| ص ٤٤٥ | المذيع                                   |
| ص ٤٤٧ | الراكب الحديثة                           |
| ص ٤٥٠ | الهاتف السلكي واللاسلكي والتغليف والتلكس |
| ص ٤٥١ | آلة التسجيل وكلام المجادلات              |

آلة التصوير الفوتوغرافي (الكاميرا)

الرسالة الخامسة عشرة

|       |                                                         |
|-------|---------------------------------------------------------|
| ٤٥٢ ص | الأحاديث النبوية الشريفة في أعاجيب المخترعات الحديثة    |
| ٤٥٧ ص | المقدمة                                                 |
| ٤٦٢ ص | العلامات الواردة في الآفاق                              |
| ٤٦٢ ص | وجود دولة اليهود في فلسطين                              |
| ٤٦٥ ص | تعدد الدول الإسلامية                                    |
| ٤٦٨ ص | نظريّة داروين                                           |
| ٤٧٠ ص | سلط الكفار على المسلمين                                 |
| ٤٧٢ ص | نظام الشرطة (البوليس)                                   |
| ٤٧٤ ص | الحكم بغير ما أنزل الله تعالى                           |
| ٤٧٦ ص | ظهور الكشافة                                            |
| ٤٧٧ ص | المظاهرات بدل الغزو والجهاد                             |
| ٤٧٩ ص | نشو التجارة ، وكثرة المال وظهور القلم                   |
| ٤٨١ ص | العلامات الواردة في الأنفس                              |
|       | شيوخ الربا وأكله                                        |
| ٤٨٢ ص | تشبه الرجال بالنساء والنساء بالرجال                     |
| ٤٨٨ ص | استحلال المحرمات                                        |
| ٤٨٩ ص | طلب العلم لغير الله تعالى                               |
| ٤٩١ ص | قلة العلماء                                             |
| ٤٩٢ ص | كثرة الامراء                                            |
| ٤٩٢ ص | قلة الاماناء                                            |
| ٤٩٢ ص | طلب الدنيا بعمل الآخرة والتتفه لغير الله                |
| ٤٩٣ ص | إنخاذ الفيء دون لا                                      |
| ٤٩٣ ص | إنخاذ الأمانة مغنا                                      |
| ٤٩٣ ص | إنخاذ الزكاه مغرا                                       |
| ٤٩٤ ص | التعليم لغير الله تعالى                                 |
| ٤٩٤ ص | طاعة الرجل لامرته وعقوفة امه وإدناوه صديقه وإبعاد والده |
| ٤٩٤ ص | ارتفاع الأصوات في المساجد                               |
| ٤٩٤ ص | سيادة الفساق                                            |

|       |                                                                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩٤ ص | كون زعيم القوم أرذلهم                                                                     |
| ٤٩٥ ص | إكرام الرجل مخافة شره                                                                     |
| ٤٩٥ ص | ظهور القينات (المنفيات) والمعارف                                                          |
| ٤٩٥ ص | لعن آخر هذه الأمة أولها                                                                   |
| ٤٩٦ ص | خفة الأحلام وذهب العقول                                                                   |
| ٤٩٨ ص | الخاتمة                                                                                   |
|       | رسالة السادسة عشر                                                                         |
| ٥٠١ ص | منطلق الفكر الإسلامي                                                                      |
| ٥٠٤ ص | أصالته                                                                                    |
| ٥٠٤ ص | سموه                                                                                      |
| ٥٠٥ ص | شموله                                                                                     |
| ٥٠٥ ص | منطلقات الفكر الإسلامي                                                                    |
| ٥٠٦ ص | مبدأ التوحيد                                                                              |
| ٥٠٨ ص | مبدأ حتمية المزاد                                                                         |
| ٥١١ ص | مبدأ ضرورة الجزاء القائم على أساس تأثير الكسب في النفس<br>الكسب المؤثر في النفس وشروط ذلك |

---

\* وُجِدَتْ فِي الطِّبْعَةِ الْأُولَى بَعْضُ الْأَخْطَاءِ الْمُطَبَّعَةِ - الْغَيْرِ مَقْصُودَةِ - لَذَا وَجَبَ التَّبَيَّهُ عَلَيْهَا.

| الصواب      | الخطأ           | السطر | الصفحة |
|-------------|-----------------|-------|--------|
| ورحمته      | ورحتمه          | ١٦    | ٣٤٦    |
| فليستكثر    | فيستكثر         | ٦     | ٣٤٨    |
| اعبدوا الله | أعبدوا الله     | ١٣    | ٣٥٦    |
| إلا لله     | إلا له          | ١١    | ٣٦١    |
| وإنحلال     | وحلال           | ٩     | ٣٦٧    |
| فكيف        | فيكيف           | ١٨    | ٤٦٤    |
| يعلمون      | يعملون          | ١٢    | ٤٨٨    |
| وححدوده     | وححدوده وحدودهش | ١٨    | ٥١٣    |

---

رقم الإيداع بدار الكتب ١٩٩١ / ٥٢٢٣

---